
AUS DEN BLAUEN BERGEN 

von 
H. P. BLAVATSKY

COPYRIGHT 1930
THEOSOPHICAL PRESS

Vorwort des Verlags

Eine neue Denkschule entsteht, die seit langem akzeptierte Ansichten über das Leben in Frage stellt.
Ihr Leitmotiv könnte man als „evolutionäre Schöpfung” bezeichnen. Sie ist eine Darstellung der uns
umgebenden Phänomene in wissenschaftlichen und idealistischen Begriffen. Sie bietet eine 
Erklärung des Lebens, des Ursprungs unseres Teils des Universums, der verborgenen und 
geheimnisvollen Naturgesetze, der Natur und Bestimmung des Menschen, die den logischen 
Verstand mit bewegender Kraft anspricht. Diese Denkrichtung ist zugleich ikonoklastisch und 
konstruktiv, denn sie räumt mit alten Dogmen auf, die angesichts der rasanten Entwicklung der 
modernen Wissenschaft nicht mehr haltbar sind, und errichtet gleichzeitig ein solides Fundament 
aus Fakten unter dem jahrhundertealten Traum von der Unsterblichkeit.

Die Literatur, die aus Ideen entsteht, die im intellektuellen Bereich so revolutionär und doch für 
eine Welt, die sich durch den Nebel des Materialismus tastet, so willkommen sind, findet in anderen
Ländern großen Anklang und sollte auch hierzulande besser bekannt sein.

KAPITEL I

Vor genau vierundsechzig Jahren, gegen Ende des Jahres 1818, im Monat September, wurde ganz 
zufällig eine Entdeckung von höchst außergewöhnlicher Natur gemacht. Dies geschah in der Nähe 
der Küste von Malabar, nur fünfzig Meilen von dem feurigen Boden Dravids, genannt Madras, 
entfernt. Die Entdeckung erschien so seltsam, ja sogar unglaublich, dass ihr zunächst niemand 
Glauben schenkte. Vage Gerüchte, die völlig fantastisch waren, Geschichten, die Legenden glichen, 
verbreiteten sich zunächst unter dem Volk, dann auch in höheren Kreisen. Als diese Gerüchte und 
Geschichten in die lokalen Zeitungen gelangten und zu offizieller Realität wurden, verwandelte sich
die fieberhafte Erwartung in einen regelrechten Wahnsinn.

In den Köpfen der Anglo-Madrassianer, die träge und durch die Hitze fast verkümmert sind, kam es 
zu einer regelrechten molekularen Störung, um einen Ausdruck der berühmten Physiologen zu 
verwenden. Mit Ausnahme der lymphatischen „Moudiliars“, die das Temperament eines Frosches 
mit dem eines Salamanders vereinen, waren alle aufgeregt und erregt und schwärmten wild von 
einem wunderbaren Paradies im Inneren der „Blauen Berge“*, das offenbar von zwei geschickten 
Jägern entdeckt worden war. Ihren Berichten zufolge handelte es sich um ein irdisches Paradies: 
duftende Brisen und Frische das ganze Jahr über; ein Land oberhalb der ewigen Nebel des 
Kouimbatour†, wo imposante Wasserfälle mit Getöse hinabstürzen und wo von Januar bis 
Dezember ein ewiger europäischer Frühling herrscht. Dort blühen über zwei Meter hohe Wildrosen 
und Heliotrop, Lilien so groß wie große Amphoren‡ erfüllen die Luft mit ihrem Duft. Urzeitliche 
Büffel, ihrem Aussehen nach zu urteilen, laufen frei umher, und das Land wird von den 



Brobdingnags und Liliputanern aus Gullivers Reisen bewohnt. Jedes Tal, jede Schlucht der 
bewundernswerten hinduistischen Schweiz stellt eine kleine Ecke eines irdischen Paradieses dar, 
das vom Rest der Welt abgeschirmt ist.

* Nilguiri setzt sich aus zwei Sanskrit-Wörtern zusammen, Nilam („blau”) und Guiri („Berge” 
oder „Hügel”). Diese Berge verdanken ihren Namen dem blendenden Licht, in dem sie den 
Bewohnern der Täler von Maissour und Malabar erscheinen.

† Es wird vermutet, dass dieser Nebel, der sich drei- bis viertausend Fuß über dem Meeresspiegel 
befindet und sich über die gesamte Kette der Kouimbatour-Berge ausbreitet, von der intensiven 
Hitze und den Dämpfen stammt, die aus den Sümpfen aufsteigen. Er ist immer blau und von einer 
blendenden Farbe. Während des Monsuns verwandelt er sich in Regenwolken.

‡ Siehe Anmerkung am Ende der nächsten Seite.

Während sie diesen Geschichten lauschten, erwachten die Lebern dieser „sehr angesehenen” Väter 
der „Ostindien-Kompanie”, die ebenso verkümmert und schläfrig waren wie ihre Gehirne, wieder 
zum Leben, und ihnen tropfte der Speichel von den Lippen. Anfangs wusste niemand genau, in 
welcher Region diese Wunder entdeckt worden waren, und niemand konnte sagen, wie und wo man
nach dieser im September so attraktiven Frische suchen sollte. Die „Väter“ beschlossen schließlich, 
dass die Entdeckung offiziell bestätigt werden müsse und dass vor allem eine Anerkennung dessen 
erfolgen müsse, was gerade entdeckt worden war. Die beiden Jäger wurden in das Zentralbüro der 
Präsidentschaft eingeladen, und dort erfuhr man, dass sich in der Nähe von Kouimbatour folgende 
Ereignisse zugetragen hatten:

‡ Dies ist die unübertriebene Beschreibung einer Flora, die vielleicht die wunderbarste der Welt ist. 
Rosensträucher in allen Farben wachsen so hoch wie die Häuser und bedecken die Dächer; 
Heliotropen sind bis zu zwanzig Fuß hoch. Die schönsten Blumen sind jedoch die weißen Lilien, 
deren Duft so stark ist, dass einem der Magen umdreht. Sie sind so groß wie Amphoren und 
wachsen auf vereinzelten Büschen in den Spalten der kahlen Felsen, sind eineinhalb bis über zwei 
Meter hoch und haben etwa zwölf Blüten gleichzeitig. Diese Lilien kommen nicht auf Gipfeln unter
2.100 Metern Höhe vor. Sie sind nur in noch höheren Lagen zu finden. Je höher man steigt, desto 
prächtiger werden sie; auf dem Gipfel des Toddovet (fast 9.000 Fuß) blühen sie zehn Monate im 
Jahr.

Aber was ist Kouimbatour überhaupt?

Kouimbatour ist die Hauptstadt der gleichnamigen Region, die etwa dreihundert Meilen von 
Madras, der Hauptstadt Südindiens, entfernt liegt. Kouimbatour ist aus vielen Gründen berühmt. 
Erstens ist es ein ideales Land für Tiger- und Elefantenjäger sowie für die Jagd auf kleineres Wild; 
abgesehen von seinen anderen Reizen ist diese Region nach wie vor berühmt für ihre Sümpfe und 
Dschungel. Mit dem Vorahnen des Todes verlassen die Elefanten (man weiß nicht warum) den 
Dschungel und begeben sich in die Sümpfe. Dort tauchen sie in die Tiefen der Sümpfe ein und 
bereiten sich in aller Ruhe auf das „Nirvana“ vor. Dank dieser seltsamen Gewohnheit gibt es in 
diesen Sümpfen jede Menge Stoßzähne, und Elefantenknochen sind (oder besser gesagt früher) 
leicht zu beschaffen.

Ich sage „waren zu beschaffen“ in der Vergangenheit. Leider haben sich die Dinge im 
unglücklichen Indien seitdem völlig geändert. Heute kann man in diesem Land nichts mehr 
erwerben, und niemand bekommt etwas außer dem Vizekönig; das Vizekönigreich gewährt ihm 
königliche Ehren und versorgt ihn mit enormen Geldsummen, manchmal begleitet von faulen Eiern,
die ihm die Anglo-Hindus in ihrer Wut darbringen. Zwischen „früher“ und „heute“ hat sich der 
Abgrund des imperialen „Prestiges“ aufgetan, über dem das Gespenst von Lord Beaconsfield 
schwebt.

Früher beschafften, kauften, entdeckten und bewahrten die „Väter der Kompanie“. Heute empfängt,



erhebt, enteignet der Rat des Vizekönigs, bewahrt aber nichts. Einst waren die „Väter“ die treibende
Kraft des indischen Volkes, das nun erstarrt, das sie zwar aussaugten, aber auch verjüngten, indem 
sie neues Blut in diese sehr alten Adern fließen ließen. Heute fließt nur noch Galle. Der Vizekönig 
ist der Mittelpunkt eines riesigen Reiches, das er überhaupt nicht liebt und mit dem er nichts 
gemeinsam hat. Um es mit den poetischen Worten von Sir Richard Temple zu sagen: „Der 
Vizekönig ist der feste Drehpunkt, um den sich das Rad des Reiches dreht.“ Das mag sein, aber seit 
einiger Zeit dreht sich dieses Rad mit solcher rasender Geschwindigkeit, dass es jeden Moment 
auseinanderbrechen könnte.

Wie früher ist Kouimbatour jedoch nicht nur für seine Dschungel und Sümpfe bekannt. Lepra, 
Fieber und Elephantiasis sind dort endemisch*.

* Diese schreckliche Krankheit, die sehr häufig auftritt, ist fast unheilbar und kann jahrelang 
andauern, wobei der Betroffene organisch bei guter Gesundheit bleibt. Ein Bein beginnt von der 
Fußsohle bis zum Knöchel anzuschwellen; dann schwill auch das andere Bein an, bis beide völlig 
deformiert und so dick sind, dass sie wie Elefantenbeine aussehen.

Kouimbatour, oder der Bezirk, der diesen Namen trägt, kann nur als Schlucht betrachtet werden. 
Der zwischen Malabar und Karnatik gelegene Bezirk Kouimbatour dringt in einem spitzen Winkel 
nach Süden bis zu den Anemal- oder Elefantenbergen† vor und steigt dann allmählich zu den 
Höhen von Maissour im Norden an, wo er scheinbar von den westlichen „Ghats”* mit ihren dichten
und fast unberührten Wäldern zerquetscht wird. Hier macht er eine scharfe Biegung und 
verschwindet in den weniger bedeutenden Dschungeln, die von Waldstämmen bewohnt werden.

Dort ist der tropische Lebensraum der Elefanten. Das Land ist aufgrund der Dämpfe, die aus den 
Sümpfen aufsteigen, immer grün. Dort lebt die Boa constrictor, obwohl ihre Art vom Aussterben 
bedroht ist. Von Madras aus gesehen ähnelt diese Bergmasse in der Ferne einem rechtwinkligen 
Dreieck, das an eine noch größere dreieckige Kette angehängt ist, wobei die Ebenen des bergigen 
Dekkan mit ihrem nördlichen Ende in Richtung der Vindya-Berge in der Präsidentschaft Bombay 
und mit ihren westlichen und östlichen Spitzen in Richtung der „Hügel” von Takhiddri in der 
Präsidentschaft Madras geneigt sind. Diese beiden Gebirgsketten, die von den Engländern als Hügel
betrachtet werden, bilden eine Verbindung zwischen dem östlichen und westlichen

† Ane bedeutet Elefant. Diese Tiere sind in diesen Bergen reichlich vorhanden und leben hier seit 
jeher.

* Ghat, Berg, und Guiri, Hügel.

Ghats von Indien. Je mehr sich die Erhebungen im Osten den Ghats im Westen nähern, desto mehr 
verlieren sie ihren vulkanischen Charakter. Schließlich verbinden sie sich mit den malerischen und 
welligen Gipfeln des westlichen Maissour und scheinen mit diesen zu verschmelzen, sodass sie 
definitiv nicht mehr als Ghats betrachtet werden und zu einfachen Hügeln werden.

Die beiden Endpunkte dieses scheinbaren Dreiecks in der Präsidentschaft Madras stehen aufrecht zu
beiden Seiten der Stadt Kouimbatour, links und rechts, und sehen aus wie zwei Ausrufezeichen. Sie 
ähneln zwei riesigen Wächtern, die von der Natur dort aufgestellt wurden, um den Eingang zur 
Schlucht zu bewachen. Diese beiden scharf zugespitzten Gipfel sind von zerklüfteten Felsen 
gekrönt, zu ihren Füßen von grünen Wäldern bedeckt und weiter oben von einem ewigen Gürtel aus
Wolken und bläulichem Nebel. Diese Berge mit ihren spitzen Gipfeln werden die „Teperifs” Indiens
genannt, der Nilguiri und der Moukkartebet. Der erstere hat eine Höhe von 8.760 Fuß, der letztere 
von 8.380 Fuß über dem Meeresspiegel.

Jahrhundertelang galten diese beiden Gipfel bei den Menschen als für gewöhnliche Sterbliche 
unzugängliche Höhen. Dieser Ruf hat seit langem die Form lokaler Legenden angenommen, und 
das gesamte Gebiet wurde von der abergläubischen Bevölkerung als heilig und folglich verzaubert 
angesehen. Das unbefugte Betreten dieser Gebiete, selbst wenn es unbeabsichtigt geschah, galt als 



Sakrileg, das mit dem Tod bestraft wurde. Der „To De” war der Lebensraum der Götter und der 
höheren Devas. Dort befand sich das Swarga (Paradies) und das Naraka (Hölle) der „Assuras” und 
„Pisatchis”*. So blieben der Nilguiri und der Toddabet (Moukkartebet) unter dem Schutz eines 
religiösen Parks über lange Jahrhunderte hinweg dem Rest Indiens völlig unbekannt. Wie kam es 
dann, in einer Zeit, die so weit von der „Right-Honorable East India Company” entfernt war, in den 
20er Jahren unseres 19. Jahrhunderts, dass ein unbedeutender Europäer auf die Idee kam, in das 
Innere eines von allen Seiten abgeschlossenen Gebirges vorzudringen? Nicht weil er an singende 
Geister glaubte, sondern wegen der Unzugänglichkeit dieser Höhen; niemand konnte sich 
vorstellen, dass es in diesen Bergen so schöne Landschaften gab. Noch weniger konnte man die 
Anwesenheit von Lebewesen außer wilden Tieren und Schlangen vermuten. Es kam selten vor, dass
ein englischer Sportler oder ein Jäger aus Eurasien, wenn er am Fuße eines der verzauberten Berge 
angekommen war, darauf bestand, von einem „Chicari” (Jäger) einige hundert Meter höher geführt 
zu werden. Die einheimischen Führer weigerten sich

* Assuras (Geister) Sänger, die mit ihren Gesängen die Ohren der Götter erfreuten, so wie die 
Gondarvis sie mit ihrer Musik unterhielten.

mit den Chicaris, dies zu tun, unter dem einen oder anderen Vorwand. Meistens versicherten sie 
dem Saab†, dass es unmöglich sei, höher zu steigen, dass es dort keine Wälder und kein Wild gäbe 
und man nichts als Abgründe, Felsen, Wolken und Höhlen sähe, die von boshaften Waldgeistern 
bewohnt würden – der Ehrengarde der Devas. Kein Chicari willigte ein, wie hoch die Summe auch 
sein mochte, höher als eine in den Bergen bekannte Demarkationslinie zu steigen.

Wer ist der „Chicari”? Der moderne Vertreter dieses Typs ähnelt dem aus den sagenhaften Zeiten 
von König Rama. In Indien wird jeder Beruf erblich und verwandelt sich dann in eine Kaste. Was 
der Vater war, wird auch der Sohn sein. Ganze Generationen kristallisieren sich heraus und scheinen
zu einer einzigen Form zu gerinnen. Der Chicari ist mit einer Tracht bekleidet, die aus Jagdmessern,
Pulverflaschen aus Büffelhörnern und einer alten Feuersteinflinte besteht, die neun von zehn 
Schüssen verfehlt, und all diese Ausrüstung wird auf dem nackten Körper getragen. Er sieht oft aus 
wie ein

† Dieser Spitzname wird von den Einheimischen den Beamten, den englischen Jägern und auch den
Tigern gegeben. Für den unschuldigen Hindu gibt es in der Tat keinen Unterschied zwischen diesen
beiden Rassen, außer dass die Musketen der unglücklichen Einheimischen bei jedem nationalen 
Aufstand die Engländer nur durch einen Glücksfall verfehlten, den sie nicht verdient hatten.

verfallener alter Mann, und wenn ein Fremder mit „einem zarten Herzen” ihm begegnet (weder ein 
Einheimischer noch ein Engländer), wird er sich veranlasst fühlen, ihm Hoffmans Tropfen 
anzubieten: So eingezogen ist sein Magen und als ob er von Schmerzen gequält wäre. Aber der 
Grund, warum der Chicari mühsam geht, gebeugt, wie in zwei Teile gebrochen, ist nicht der oben 
genannte; es ist eine Gewohnheit, die er sich durch seinen Beruf angeeignet hat. Sobald ein Saab-
Sportler ihn ruft, ihm etwas zeigt oder ihm ein paar Rupien gibt, steht der Chicari sofort auf und 
feilscht um jedes Tier.

Nach Abschluss des Geschäfts beugt er sich wieder, gleitet vorsichtig in den Wald, bedeckt seinen 
Körper und seine Füße mit duftenden Kräutern, um nicht von wilden Tieren entdeckt zu werden und
damit diese den „Geist des Menschen” nicht riechen können.

Der Chicari bleibt so mehrere Nächte hintereinander versteckt wie ein Raubvogel im dichten Laub 
eines Baumes, inmitten von „Vampiren”, die weniger blutrünstig sind als er selbst. Ohne seine 
Anwesenheit auch nur durch einen kleinen Seufzer zu verraten, bereitet sich der altersschwache 
Nimrod darauf vor, kaltblütig die Qualen eines unglücklichen Rehbocks oder eines jungen Büffels 
zu verfolgen, den er an einen Baum gebunden hat, um den Tiger anzulocken. Dann öffnet er den 
Mund bis zu den Ohren, und beim Anblick des Fleischfressers lauscht er, ohne eine Muskel zu 
bewegen, dem klagenden Blöken und wird mit Genuss den Geruch von frischem Blut, vermischt 
mit dem spezifischen scharfen Geruch des gestreiften Henkers der Wälder. Vorsichtig und 



geräuschlos entfernt er die Äste und beobachtet das Tier lange Zeit mit durchdringendem Blick. Als 
sich das gesättigte Tier mit seinen blutverschmierten Pfoten auf dem ausgetrockneten Boden 
schwerfällig nähert, sich die Lippen leckend und gähnend, dann zurückkehrt und wie alle 
gestreiften Katzen zurückblickt auf die Überreste seines Opfers – dann wird der Chicari mit seiner 
Feuersteinflinte schießen und das Tier mit dem ersten Schuss sicher niedermähen. „Die Waffe des 
Chicari versagt nie, wenn sie auf den Tiger gerichtet ist“, lautet ein altes Sprichwort, das unter 
Jägern zu einem Axiom geworden ist. Und wenn der Saab sich mit der Jagd auf den „Bar Saab“ 
(den großen Herrn der Wälder) vergnügen will, dann springt der Chicari bei den ersten 
Sonnenstrahlen, unter Berücksichtigung der Lage des Baumes, an dem sich der Tiger ausgeruht hat, 
aus seinem Versteck, in das Dorf fliegen, eine Menschenmenge versammeln, eine Treibjagd 
vorbereiten, den ganzen Tag unter der sengenden und mörderischen Hitze der Sonne von einer 
Gruppe zur anderen rennen, schreien, gestikulieren, organisieren, Befehle erteilen, bis der Moment 
kommt, in dem der Saab Nr. 1, sicher auf dem Rücken eines Elefanten, den Saab Nr. 2 verwundet 
hat und der Chicari ebenso eingreifen muss, um das Tier zu erledigen. Erst dann, und wenn nichts 
Außergewöhnliches passiert, wird der Chicari seine Schritte zum ersten Dickicht lenken und dort 
mit einer Handvoll schlechtem Reis und einem Tropfen Wasser aus den Sümpfen luxuriös 
frühstücken, zu Mittag essen und zu Abend essen.

So geschah es im September 1818, gegen Ende der Sommerferien, dass zwei englische 
Landvermesser, Beamte der „Kompanie“, die auf einer Jagdreise nach Kouimbatour waren, sich mit
drei dieser geschickten Chicaris verirrten und die gefährliche Grenze der Berge, die Schlucht von 
Gouzlekhout, ganz in der Nähe des berühmten Wasserfalls von Kolakambé*, erreichten.

Hoch über ihren Köpfen, knapp unter den Wolken, durchbrachen an vereinzelten Stellen die 
felsigen Zacken des Nilguiri und Mouk-kartebet den feinen blauen Nebel. Es war terra incognita, 
die verzauberte Welt.

Geheimnisvolle Berge,

Heimat der unbekannten Devas,

Azurblaue Hügel,

(wie es in einem alten Gesang in der zarten Sprache der Malaialim besungen wird). „Azurblau“ in 
der Tat. Betrachtet man diese Berge von jedem Punkt des Horizonts und aus jeder Entfernung, vom 
Gipfel oder vom

* Dieser Wasserfall ist 680 Fuß hoch. Heute führt die Straße nach Outtakamand ganz in der Nähe 
vorbei.

Fuß, vom Tal oder von anderen Gipfeln, selbst bei nebligem Wetter, bis zu der Stunde, in der sie 
nicht mehr zu sehen sind, funkeln diese Berge wie ein kostbarer Saphir mit einem inneren Feuer; sie
scheinen sanft zu atmen und vermischen sich wie Wellen mit ihren bläulichen Wäldern, die in der 
Ferre in Türkis und Gold übergehen und den Betrachter durch ihre außergewöhnlichen Farben 
verblüffen.

Die Landvermesser, begierig, ihr Glück zu versuchen, befahlen den Chicaris, sie weiterzuführen. 
Aber wie zu erwarten war, weigerten sich die tapferen Chicaris rundweg. Dann flohen diese alten, 
erfahrenen und mutigen Jäger, Tiger- und Elefantenjäger, laut der Erzählung der beiden Engländer, 
hinter den Wasserfall, sobald sie aufgefordert wurden, höher zu steigen. Wieder eingeholt und bis 
zum Wasserfall zurückgebracht, warfen sich alle drei vor dem tosenden Strom nieder und laut den 
naiven Worten eines der englischen Ingenieure, Kindersley, „konnten sie auch mit vereinten Kräften
und Peitschen nicht dazu gebracht werden, sich wieder zu erheben, bevor sie ihre lauten 
Anrufungen an die Devas dieser Berge beendet hatten, in denen sie die Götter anflehten, sie für ein 
solches Verbrechen nicht zu bestrafen oder zu vernichten, da sie unschuldige Chicaris seien. Sie 
zitterten wie Espenblätter und krümmten ihre Körper auf dem feuchten Boden des Flusses, als 
wären sie von einem epileptischen Anfall ergriffen. „Niemand hat jemals die Grenzen der 



Kolakambé-Kaskade überschritten“, sagten sie, „und wer diese Höhlen betritt, wird sie niemals 
lebend verlassen.“

Damals, oder besser gesagt an diesem Tag, gelang es den Engländern nicht einmal, über den 
Wasserfall hinauszukommen. Trotz allem mussten sie in das Dorf zurückkehren, das sie am Morgen
verlassen hatten, nachdem sie dort die Nacht verbracht hatten. Die Engländer hatten Angst, sich 
ohne Führer oder Chicari zu verirren, und gaben deshalb nach. Aber in ihren Herzen schworen sie 
sich, die Chicaris beim nächsten Mal zu zwingen, weiterzugehen. Zurück im Dorf versammelten sie
fast alle Einwohner und hielten eine Versammlung mit den Ältesten ab. Was sie hörten, weckte ihre 
Neugier noch mehr.

Unter den Menschen verbreiteten sich die außergewöhnlichsten Gerüchte über die verzauberten 
Berge. Zahlreiche Bauern beriefen sich auf die Autorität der örtlichen Pflanzer und auf Beamte aus 
Eurasien, Männer, die „die Wahrheit“ über die Heiligen Stätten kannten und sich der 
Unmöglichkeit, dort einzudringen, vollkommen bewusst waren.

Eine rührende Geschichte erzählt von einem Indigopflanzer, der alle Tugenden besaß, außer dem 
Glauben an die Götter Indiens. Eines Tages – so erzählten die angesehenen Brahmanen – 
verschwand Herr D., der auf der Jagd nach einem Tier war und unsere ständigen Warnungen 
ignorierte, hinter dem Wasserfall und wurde nie wieder gesehen. Eine Woche später konnten die 
Behörden dank eines alten „heiligen” Affen aus der benachbarten Pagode Vermutungen über sein 
mögliches Schicksal anstellen. Zu den Stunden, die frei von allen religiösen Verpflichtungen waren,
pflegte das verehrte Tier die benachbarten Plantagen zu besuchen, wo die Koulis es voller Mitleid 
fütterten und verwöhnten. Eines Tages kehrte der Affe mit einem Stiefel auf dem Kopf zurück. Der 
Stiefel kam allein, ohne das Bein des Plantagenbesitzers, und dessen Besitzer war für immer 
verloren: Zweifellos war der Unverschämte von den Pisatchis in Stücke gerissen worden. Damit 
war die Geschichte abgeschlossen. Sicherlich verdächtigte die „Gesellschaft” die Brahmanen der 
Pagode, die seit langem mit dem Vermissten einen Rechtsstreit um ein Grundstück hatten, dessen 
Eigentümer er war. Aber die Saabs verdächtigen immer und in allem diese heiligen Männer, 
besonders im Süden Indiens.

Die Vermutungen blieben ergebnislos. Der unglückliche Pflanzer hinterließ entschieden keine 
Spuren. Er verschwand für immer und ewig in eine ferne Welt, die zu dieser Zeit von den Behörden 
und Gelehrten noch weniger erforscht war als die Blauen Berge, die Welt der formlosen Gedanken. 
Auf Erden wurde er zu einem Traum, dessen ewige Erinnerung lebt bis heute in Form eines Stiefels,
der hinter der Glastür eines Schranks im Büro des Bezirkspolizisten steht.

So wurde es erzählt. Was wurde noch nicht erzählt? Nun, auf dieser Seite der „regnerischen 
Wolken“ sind die Berge natürlich bewohnbar, zumindest für gewöhnliche Sterbliche, und für alle 
sichtbar. Aber jenseits der „tosenden Wasser“ der Kaskade – also auf den Höhen der heiligen Gipfel 
des Toddabet, Moukkartebet und Rongassuami – lebte ein nicht-irdischer Stamm, ein Stamm von 
Zauberern und Halbgöttern.

In dieser Region herrschte ewiger Frühling – weder Regen noch Trockenheit, weder Hitze noch 
Kälte. Die Zauberer dieses Stammes heiraten nie, sie sterben nie und werden nie geboren; ihre 
Kinder fallen vom Himmel, bereits vollendet, und „wachsen einfach“, wie es Topsy in „Onkel Toms
Hütte“ so treffend ausdrückt. Kein Sterblicher hat es jemals geschafft, diese Gipfel zu erreichen; 
niemand wird es jemals schaffen, außer vielleicht nach dem Tod.Dann wäre dies im Bereich des 
Möglichen, denn wie die Brahmanen wissen – und wer könnte das besser wissen? – haben die 
Bewohner des Himmels der Blauen Berge aus Respekt vor dem Gott Brahma ihm einen Teil ihres 
Berges unterhalb des Swarga (Paradies) überlassen. Es ist daher anzunehmen, dass dieser 
Zwischenabschnitt zu dieser Zeit noch in Reparatur war.

Dies ist die mündliche Überlieferung, die noch heute in schriftlicher Form in der „Sammlung 
lokaler Legenden und Traditionen“ erhalten ist, die von Missionaren aus dem Tamilischen ins 
Englische übersetzt wurde.



Ich empfehle dem Leser die Ausgabe von 1807.

Angeregt durch die Erzählungen und noch mehr durch die sichtbaren Schwierigkeiten und alle 
Hindernisse, denen sie auf ihrer Expedition begegneten, beschlossen unsere beiden Engländer, den 
Einheimischen einmal mehr zu beweisen, dass für die „überlegene“ Rasse, die sie beherrschte, das 
Wort „Unmöglichkeit“ nicht existierte. Zu allen Zeiten der Geschichte musste das britische 
„Ansehen” lautstark seine Präsenz bekunden, sonst hätte es möglicherweise in Vergessenheit 
geraten können.

Mögen meine eifersüchtigen und misstrauischen anglo-indischen Freunde nicht empört sein! Mögen
sie sich vielmehr an die Seiten erinnern, die Ali-Baba*, einer ihrer witzigsten Schriftsteller, über 
Indien und die Engländer geschrieben hat, der mit jedem Strich seiner Feder eine grausame und 
zutiefst wahre Satire auf die tatsächliche Lage Indiens lieferte. Mit welch starken und lebhaften 
Farben hat er dieses Märtyrerland beschrieben! Betrachten Sie sein Panorama Indiens, denken Sie 
über die heute notwendige Präsenz dieser Legionen von

* Alberight Mackay, der vor zwei Jahren verstorben ist.

Soldaten in mohnblumenfarbenen Uniformen und auf den goldbestickten Saiss und Tchuprassis des 
Vizekönigs! Die Saiss sind die Diener und Lakaien der Beamten, die Tchuprassis sind die offiziellen
Vertreter der Regierung, tragen die Livree des „Reiches“ und dienen allen hohen und niedrigen 
Beamten. Würde man alles Gold ihrer Livrees nach Gewicht verkaufen, käme man zu einer Summe,
von der die Hälfte ausreichen würde, um Hunderte von Familien ein ganzes Jahr lang zu ernähren. 
Rechnet man noch die Ausgaben für die Mitglieder des Rates und der verschiedenen Kommissionen
hinzu, die sich gewöhnlich am Ende einer weit verbreiteten Hungersnot bilden und immer purpurrot
vor Trunkenheit sind, so habe ich bewiesen, wie das britische „Ansehen“ jährlich mehr 
Einheimische tötet als Cholera, Tiger und alle Schlangen und die so leicht (und immer so opportun) 
platzende Milz der Hindus.

* Dieses Organ, die „Milz“, spielt in Indien eine wichtige Rolle. Die Milz der Einheimischen ist der
beste Freund und Verteidiger der englischen Köpfe, die ohne sie unweigerlich von der Schlinge 
bedroht wären. Diese Milz ist nach Meinung der anglo-indischen Richter so empfindlich und 
sensibel, dass ein Fingerschnippen auf den Bauch der Ureinwohner, eine zarte Berührung durch 
einen europäischen Finger, ausreicht, damit der Mann zu Boden sinkt und stirbt! Die hinduistische 
Presse hat viel Aufhebens um diese Schwäche der Milz gemacht, eine Tatsache, die vor der Ankunft
der Briten unbekannt war. Die Milz der Rajahs ist besonders empfindlich, was die Engländer sehr 
betrübt. Es ist wahr, dass die Verluste, die dieses Ansehen in den Reihen der Bevölkerung mit sich 
bringt, durch das stetige Wachstum des eurasischen Stammes ausgeglichen werden. Diese eher 
hässliche Rasse der „Kreolen” ist eines der objektivsten und passendsten Symbole für die Ethik, die 
die Zivilisierten den Hindus, ihren halbwilden Sklaven, beigebracht haben. Die Eurasier sind durch 
die Engländer entstanden, mit Hilfe der Holländer, den Franzosen und den Portugiesen. Sie bilden 
die Krone und das unvergängliche Denkmal der Tätigkeit der friedfertigen „Väter” der „Ostindien-
Kompanie”.

Diese „Väter” gingen oft legitime oder illegitime Beziehungen mit einheimischen Frauen ein (der 
Unterschied zwischen diesen legalen oder illegalen Verbindungen ist in Indien sehr gering; er 
beruht auf dem Glauben des Mannes und der Frau an den Grad der Heiligkeit von Kuhschwänzen), 
aber diese letzte Verbindung freundschaftlicher Beziehungen zwischen den hohen und niedrigen 
Rassen zerbrach von selbst; heute blicken die Engländer zur großen Freude der Hindus nur noch mit
Abscheu auf ihre Frauen und Töchter. Diese Abneigung wird allerdings nur noch übertroffen von 
der tiefen Abneigung, offiziell, einen Rajah zu berühren, ohne dass ihm sofort die Milz platzt, und 
zwar wie absichtlich. Die gewundenen Pfade, denen die englische Regierung in Indien folgt, sind 
voller Dornen, beim Anblick der mehr oder weniger „freizügig gekleideten” englischen Frauen. 
Zwei Drittel der Inder glauben naiv an die von den Brahmanen verbreiteten Gerüchte, dass die 
„Weißen” ihre Hautfarbe der Lepra verdanken. Aber das ist nicht das Thema, das wir im „Prestige” 
diskutieren.



Dieses Ungeheuer entstand nach der Tragödie von 1857 und beseitigte mit seinen Reformen alle 
Spuren des kommerziellen Englisch-Indiens. Das offizielle Anglo-Indien schuf eine Kluft zwischen 
sich und den Einheimischen, eine Kluft, die so tief ist, dass Jahrtausende sie nicht überbrücken 
können. Trotz des bedrohlichen Gespenstes des britischen Prestiges wird diese Kluft jeden Tag 
größer, und die Stunde wird kommen, in der eine der beiden Rassen – entweder die schwarze oder 
die weiße – verschlungen wird. In der Zwischenzeit wird das „Ansehen“ zu nichts anderem als einer
beabsichtigten Maßnahme zur Selbstverteidigung, und nun kann ich auf die Situation der 
Einwohner von Kouimbatour im Jahr 1818 zurückkommen. Zwischen zwei Feuern stehend, dem 
„Ansehen“ der irdischen Herren und dem abergläubischen Schrecken vor den Herren der Hölle und 
ihrer Rache, sahen sich die unglücklichen Draviden durch die Auswirkungen eines grausamen 
Dilemmas zermalmt. Eine Woche war vergangen, als die englischen Saabs, nachdem sie die 
Dorfbewohner in der süßen Hoffnung zurückgelassen hatten, dass der Sturm abgeklungen sei, 
zurückkehrten, um Metopolam, am Fuße des Nilguiri, und diesmal verkündeten die Engländer mit 
donnernder Stimme folgende Erklärung: Die Soldaten der Garnison und andere Landvermesser 
würden innerhalb von drei Tagen eintreffen, und die gesamte Abteilung würde den Aufstieg zu den 
heiligen Gipfeln der Blauen Berge in Angriff nehmen.

Nachdem sie diese schreckliche Nachricht gehört hatten, verurteilten sich mehrere Bauern vor den 
Toren der Saabs zum Dharna (Tod durch Hunger) und waren bereit, diesen Kampf bis zu dem Tag 
fortzusetzen, an dem die verständigeren Engländer versprechen würden, von ihrem Vorhaben 
abzulassen. Die „Mousifs” des Dorfes zerrissen ihre Kleider, was ihnen keine große Mühe bereitete,
rasierten ihren Frauen die Köpfe und zwangen sie, als Vorzeichen für gesellschaftliches Unheil und 
allgemeine Trauer, sich das Gesicht blutig zu kratzen. Natürlich galt dieses Opfer nur für die 
Frauen. Die Brahmanen lasen laut Beschwörungsformeln und Mantras und schickten die Engländer 
mit ihren blasphemischen Absichten in Gedanken in die Narak, in die Hölle.

Drei Tage lang hallte Metopolam von vergeblichen Schreien und Klagen wider; alles wurde getan, 
wie es gesagt worden war! Nachdem sie eine Truppe von Tapferen aus den Reihen der Mitgliedern 
der „Kompanie” ausgewählt worden waren, beschlossen die neuen Christoph Kolumbusse, sich 
ohne Führer auf die Reise zu begeben. Das Dorf war wie nach einem Erdbeben leer, die 
verängstigten Einheimischen flohen, und die Landvermesser, die die Abteilung geführt hatten, 
waren selbst gezwungen, den Weg zur Kaskade zu suchen. Sie verirrten sich und kehrten zurück. 
Die Entdecker ließen sich jedoch nicht beirren. Sie schnappten sich zwei abgemagerte Malabariten 
und erklärten sie zu Gefangenen. „Führt uns, und hier ist Gold; oder weigert euch, und ihr geht 
trotzdem, denn ihr werdet mit Gewalt verschleppt, und statt Gold erwartet euch das Gefängnis.“

Und in jenen gesegneten Tagen, als die gutmütigen Väter der „Kompanie“ herrschten, war der 
Begriff „Gefängnis“ in Madras und anderen Präsidentschaften gleichbedeutend mit Folter. Diese Art
der körperlichen Züchtigung findet auch heute noch statt – wir haben ganz aktuelle Beweise dafür 
–, aber damals reichte die Beschwerde des niedrigsten Schreibers, der der höheren Rasse angehörte,
aus, um den Einheimischen zur Folter zu verurteilen. Die Drohung war wirksam. Die unglücklichen
Malabariten, mit gesenkten Köpfen, mehr tot als lebendig, führten die Europäer bis nach 
Kolakambe.

Die damaligen Ereignisse sind nicht frei von Seltsamkeit, wenn sie wahr sind; diese Wahrheit kann 
jedoch nach dem offiziellen Bericht der beiden englischen Landvermesser nicht in Frage gestellt 
werden. Bevor die Engländer die Kaskade erreichten, sprang ein Tiger aus einem Abhang und riss 
einen der Malabariten mit sich, obwohl dieser extrem abgemagert und kaum verlockend war, und 
das, bevor einer der anderen Zeit hatte, das Tier zu sehen. Die Schreie des Unglücklichen erregten 
ihre Aufmerksamkeit zu spät. „Entweder verfehlten die Kugeln ihr Ziel oder sie töteten das Opfer, 
das mit dem Entführer verschwand, als wären beide von der Erde verschluckt worden.“ Wir lesen in
dem Bericht, dass der zweite Eingeborene, der die andere Seite des reißenden Stroms, den 
„verbotenen“ Rand, etwa eine Meile von den Cascades entfernt, erreicht hatte, plötzlich und ohne 
ersichtlichen Grund starb. Es war derselbe Ort, an dem die Landvermesser bei ihrer ersten 
Besteigung die Nacht verbracht hatten.



Sicherlich hat ihn der Schrecken umgebracht. Es ist interessant, die Meinung eines Augenzeugen zu
diesem schrecklichen Zufall zu lesen. Im „Courier of Madras“ vom 3. November 1818 schreibt 
einer der Beamten, Kindersley:

„Nachdem wir den tatsächlichen Tod des ‚Niggers‘ festgestellt hatten, waren unsere Soldaten, 
insbesondere die abergläubischen Iren, ziemlich beunruhigt. Aber Whish [Name des zweiten 
Landvermessers] und ich erkannten sofort, dass eine Rückkehr bedeutete, uns sinnlos zu entehren, 
zum ewigen Gespött unserer Kameraden zu werden und anderen Engländern für Jahrhunderte den 
Zugang zu den Bergen des Nilgiri und seinen Wundern (sofern sie wirklich existierten) zu 
versperren. Wir beschlossen, unseren Weg ohne Führer fortzusetzen, zumal die beiden toten 
Malabariten und ihre lebenden Landsleute nicht besser als wir den Weg hinter dem Wasserfall 
kannten.“

Dann folgte die detaillierte Beschreibung des schwierigen Aufstiegs in die Berge, des Erklimmens 
der völlig senkrechten Felsen, bis zu dem Moment, als sie sich über den Wolken wiederfanden, also 
jenseits der Grenze des „ewigen Nebels“, und zu ihren Füßen dessen bewegte blaue Wellen 
wahrnahmen. Da ich später noch berichten werde, was die Engländer auf den Höhen vorfanden, und
da D. Sullivan, der Sammler des Bezirks Kouimbatour, die Ereignisse in seinen Briefen an die 
Regierung schildert, die ihn daraufhin mit einer offiziellen Untersuchung beauftragte, werde ich 
mich hier, um Wiederholungen zu vermeiden, auf eine oberflächliche und kurze Schilderung des 
wichtigsten Abenteuers der beiden Landvermesser beschränken.

Die Engländer stiegen höher hinauf, weit über die Grenze der Wolken hinaus. Hier stießen sie auf 
eine riesige Boa constrictor. Einer von ihnen fiel in der Halbdunkelheit plötzlich auf „etwas“ 
Schlaffes und Schleimiges. Dieses „Etwas“ bewegte sich, erhob sich mit dem Geräusch raschelnder 
Blätter und zeigte, was es wirklich war: ein ziemlich unangenehmer Gesprächspartner. Zur 
Begrüßung wickelte sich die Boa um einen der abergläubischen Iren und schaffte es, bevor sie 
mehrere Kugeln in ihr weit geöffnetes Maul bekam, Patrick so fest in ihrer kalten Umklammerung 
zu halten, dass der Unglückliche wenige Minuten später starb. Nachdem sie dieses Monster nicht 
ohne Schwierigkeiten getötet und seine abgezogene Haut gemessen hatten, stellten die Reisenden 
erstaunt und erschrocken fest, dass die Schlange eine Länge von 26 Fuß hatte. Dann musste ein 
Grab für den armen Iren ausgehoben werden. Diese Arbeit war umso schwieriger, als die Engländer 
kaum Zeit hatten, seinen Leichnam den Milane zu entreißen, die von allen Seiten herangeflogen 
kamen. Das Grab ist bis heute zu sehen; es befindet sich in einem Felsen, etwas oberhalb von 
Kounnour.

Die ersten britischen Kolonisten sammelten Geld und schmückten diesen Ort mit einem 
angemessenen Denkmal zum Gedenken an „den ersten Pionier, der seinen Tod während der 
Expedition in die Berge fand”.

Nichts erinnert an die beiden „Neger”, die zu Recht die ersten „Opfer” des Aufstiegs und die ersten 
Pioniere waren, wenn auch unfreiwillig.

Nachdem sie zwei schwarze Bauern und einen weißen Mann verloren hatten, stiegen die Engländer 
weiter auf die Höhen und stießen auf eine Herde Elefanten, die in einer regelrechten Schlacht 
gegeneinander kämpften. Glücklicherweise bemerkten die Tiere die Ankunft der Fremden 
überhaupt nicht und rührten sie nicht an. Im Gegenzug führte ihr Erscheinen zum sofortigen 
Zusammenbruch der Reihen der „verängstigten“ Abteilung. Als die britische Truppe sich wieder 
sammeln wollte, fand sie sich nur noch in kleinen Gruppen von zwei oder drei Männern wieder. Sie 
irrten die ganze Nacht durch den Wald. Am nächsten Tag kehrten zu verschiedenen Zeiten sieben 
Soldaten in das Dorf zurück, das sie alle am Abend zuvor mit so viel Überheblichkeit verlassen 
hatten. Drei Europäer waren spurlos verschwunden.

Mehrere Tage lang irrten Kindersley und Whish, die nun allein waren, an den Hängen der Berge 
umher, stiegen auf die Gipfel hinauf oder stiegen wieder in die Schluchten hinab. Sie ernährten sich 
von Pilzen und Beeren, die sie in großer Zahl fanden. Jeden Abend zwangen sie das Brüllen der 



Tiger und Elefanten, in hohen Bäumen Zuflucht zu suchen und die Nacht ohne Schlaf zu 
verbringen, wobei sie abwechselnd Wache hielten und von Minute zu Minute auf den Tod warteten. 
Die Devas und andere geheimnisvolle Bewohner, die Wächter dieser „verzauberten“ Höhlen, 
zeigten sich somit von Anfang an. Die unglücklichen Entdecker waren mehr als einmal bereit, 
wieder ins Dorf hinabzusteigen; aber trotz aller Bemühungen und obwohl sie gerade hinabstiegen, 
stießen sie auf solche Hindernisse, dass sie gezwungen waren, die Richtung zu ändern. Und als sie 
versuchten, die Höhen oder Felsen zu umgehen, fielen sie in Höhlen ohne Ausgang. Ihre 
Instrumente und alle ihre Waffen, mit Ausnahme der Musketen und Pistolen, die sie selbst trugen, 
waren in den Händen ihrer Soldaten geblieben. Da es ihnen unmöglich war, festzustellen, wo sie 
sich befanden, oder den Rückweg zu finden, blieb ihnen nichts anderes übrig, als immer höher zu 
klettern. Wenn man bedenkt, dass sich der Nilguiri von der Seite von Kouimbatour in einer 
Steilwand aus senkrechten Felsen 5.000 bis 7.000 Fuß über dem Tal von Outtakamand erhebt, dass 
die zahlreichen Felsen schreckliche Abgründe bilden und dass die Landvermesser genau diesen 
Weg gewählt hatten, kann man sich leicht vorstellen, welche Schwierigkeiten sie zu überwinden 
hatten. Und während sie den Berg erklommen, schien die Natur ihnen jeden Rückweg 
abzuschneiden. Oft mussten sie auf einen Baum klettern, um von dort über eine Schlucht auf den 
nächsten Felsen zu springen.

Schließlich, am neunten Tag ihrer Expedition, nachdem sie alle Hoffnung verloren hatten, in diesen 
Bergen noch etwas anderes als den Tod zu finden, beschlossen sie, einen letzten Abstieg zu wagen, 
indem sie einem geraden Weg folgten und so weit wie möglich jeden Umweg mieden, der sie vom 
direkten Weg abbringen könnte. Sie beschlossen daher, zunächst den Gipfel vor ihnen zu erreichen, 
um die Umgebung zu erkunden und den Weg, dem sie folgen mussten, besser zu erkennen. In 
diesem Moment befanden sie sich auf einer Lichtung, nicht weit von einer Erhebung entfernt, die 
ihnen wie ein sanft abfallender Hügel erschien, dessen Gipfel mit Felsen bedeckt war.

Da es offenbar keine Hindernisse gab, schien der Gipfel leicht zu erreichen zu sein. Zu großem 
Erstaunen der Landvermesser dauerte der Aufstieg jedoch zwei Stunden und forderte ihnen alle 
Kräfte ab. Der mit dichtem Gras bewachsene Boden des sanften Abhangs, das hier „Satiny“ genannt
wurde, erwies sich als so rutschig, dass die beiden Engländer von Anfang an auf allen vieren 
kriechen und sich an Sträuchern und Büschen festhalten mussten, um nicht zu stürzen. Das 
Erklimmen eines solchen Hügels kam ihnen vor wie das Besteigen eines gläsernen Berges. Nach 
unbeschreiblichen Anstrengungen erreichten sie endlich das Ziel und ließen sich erschöpft nieder, 
um „das Schlimmste“ zu erwarten, wie Kindersley schreibt.

Dies war der berühmte „Hügel der Gräber“, der heute im ganzen Land Outtakamand bekannt ist und
dort „Cairn“ genannt wird. Dieser druidische Name passt besser zum Charakter dieser Monumente, 
die aus einer unbekannten und sehr fernen Vergangenheit stammen und von den Landvermessern 
für Felsen gehalten wurden. Zahlreiche Erhebungen der Nilgiri-Kette sind somit mit ähnlichen 
Gräbern bedeckt. Es ist sinnlos, dieses Thema weiter zu diskutieren; ihr Ursprung und ihre 
Geschichte sind ebenso wie der Ursprung und die Geschichte der gesamten Welt, die diese 
geheimnisvollen Berge bevölkert, in undurchdringlichem Nebel verloren. Während unsere Helden 
sich ausruhen, wollen wir jedoch über diese Monumente sprechen – die Geschichte ist kurz.

Als zwanzig Jahre nach diesen ersten Ereignissen die ersten Ausgrabungen vorgenommen wurden, 
fanden die Europäer in jedem Grab eine große Menge an Werkzeugen aus Eisen, Bronze oder Ton, 
Figuren von außergewöhnlicher Form und metallische Ornamente von grober Machart. Diese 
Figuren – offenbar Götzenbilder – diese Dekorationen und Instrumente, erinnern in keiner Weise an
ähnliche Gegenstände, die in anderen Teilen Indiens und von anderen Völkern verwendet wurden. 
Die Gegenstände aus Ton sind besonders schön anzusehen; man scheint Prototypen von Reptilien 
zu betrachten (beschrieben von Berose), die zur Zeit der Erschaffung der Welt durch das Chaos 
krochen. Was die Gräber selbst betrifft, so kann nichts über die Zeit ihrer Errichtung, die Arbeiter, 
die sie geschaffen haben, und das Volk, dem sie als letzte Ruhestätte auf Erden dienten, gesagt 
werden; es ist unmöglich, Vermutungen anzustellen, da alle Hypothesen durch dieses oder jenes 
unwiderlegbare Argument sofort widerlegt werden können. Was bedeuten diese seltsamen 



geometrischen Formen aus Stein, Knochen oder Lehm? Was bedeuten diese sehr regelmäßigen 
Zehnecke, Dreiecke, Fünfecke, Sechsecke und Achtecke? Und diese Lehmfiguren mit Vogelkörpern
und Schaf- und Eselsköpfen? Die Grabstätten, d. h. die Mauern, die diese Gräber umgeben, sind 
immer oval und eineinhalb bis zwei Meter hoch. Sie bestehen aus großen, unbearbeiteten Steinen 
ohne Mörtel, wobei jedes Grab von einer 4 bis 6 Meter tiefen Mauer umgeben und mit einem 
Gewölbe aus polierten Steinen bedeckt ist, das recht gut konstruiert ist. Da sie über Jahrhunderte 
hinweg mit Erde und Kies gefüllt, dass es schwierig war, sie zu unterscheiden. Die Formen der 
Särge, die äußerlich den sehr alten Gräbern anderer Teile der Welt ähneln, geben jedoch keinen 
Aufschluss über ihre Herkunft. Ähnliche Monumente finden sich in der Bretagne und anderen 
Teilen Frankreichs, in Gallien und England sowie im Kaukasus. In ihren Erklärungen konnten die 
englischen Gelehrten natürlich nicht auf die Skythen und Parther verzichten, die offenbar die Gabe 
der Allgegenwart besitzen. Allerdings gibt es in den dort gefundenen archäologischen Relikten 
nichts Skythisches; außerdem wurden bisher weder Skelette noch Gegenstände gefunden, die 
Waffen ähneln. Auch keine Inschriften, obwohl Steinplatten mit vagen Spuren ausgegraben wurden,
die in den Ecken an die Hieroglyphen der Obelisken von Paleng und anderen mexikanischen 
Ruinen erinnern.

Unter allen fünf Stämmen der Nilgiri-Berge und den Wesen, die fünf völlig unterschiedlichen 
Rassen* angehören, konnte niemand irgendwelche Auskünfte über die völlig unbekannten 
Grabstätten geben. Auch die Todds – der älteste der fünf Stämme – wissen nichts darüber. „Diese 
Särge gehören nicht

* Die Beschreibung der fünf Stämme wird im dritten Kapitel gegeben.

uns, und wir wissen nicht, wem sie gehören. Unsere Väter und unsere ersten Generationen haben sie
hier gefunden – niemand hat sie in unserer Zeit gebaut.“ Dies ist die Antwort, die die Todds den 
Archäologen ausnahmslos geben. Wenn wir uns an die von den Todds behauptete Antike erinnern, 
könnten wir zu dem Schluss kommen, dass die Vorfahren von Adam und Eva in diesen Gräbern 
begraben wurden. Die Riten der fünf Stämme unterscheiden sich völlig voneinander. Die Todds 
verbrennen ihre Toten zusammen mit ihren Lieblingsbüffeln; die Moulou Kouroumbs begraben sie 
unter Wasser; die Erroulars binden sie an die Spitze eines Baumes.

Hätten die verirrten Jäger neue Kräfte gewonnen und das umliegende Land, das sich zu beiden 
Seiten über viele, viele Meilen erstreckte, erkundet, wären sie mir sicherlich zuvorgekommen mit 
der Beschreibung eines der wunderbarsten Panoramen Indiens. Denn in diesem Moment befanden 
sie sich – ohne es zu wissen – auf dem höchsten Gipfel dieser Berge, mit Ausnahme des Pic de 
Toddabet, den die Engländer – ich weiß nicht warum – Doddabet nennen. Es ist schwer vorstellbar, 
noch schwerer zu beschreiben, welche Gefühle die beiden Söhne Albions überwältigten, als ihre 
Augen diesen imposanten Anblick erblickten. Man könnte meinen, dass nichts dem Enthusiasmus 
eines Künstlers oder eines Mitglieds des „Alpine Club” in ihren erschöpften Körpern Platz finden 
könnte. Sie waren hungrig, sie waren halb tot vor Erschöpfung, und unter solchen Umständen wird 
ein solcher körperlicher Zustand immer über das geistige Element unserer unglücklichen 
Menschheit siegen. Wenn sie – wie es heute oft der Fall ist – sechzig Jahre später mit ihren 
Nachkommen auf diesem Gipfel angekommen wären, zu Pferd oder in einer Federwagen, umgeben 
von einem Dutzend Körben voller Proviant für ein fröhliches Picknick, hätten sie sicherlich die 
Ekstase empfunden, die wir alle empfinden, wenn wir diese neue Welt betrachten, die sich dem 
Betrachter auf dieser Höhe zu offenbaren scheint. Für die Präsidentschaft von Madras, für die 
beiden Engländer und auch für uns kam ein kritischer Moment, denn wären die beiden Landmesser 
in den Bergen umgekommen, wären jährlich Hunderte von Menschenleben nicht gerettet worden, 
und unsere Geschichte wäre nicht geschrieben worden. Da dieser Gipfel eng mit den folgenden 
Ereignissen verbunden ist, bitte ich um Erlaubnis, meine eigenen Gefühle mangels einer besseren 
Beschreibung zum Ausdruck zu bringen.

Wer jemals den „Hügel der Gräber” bestiegen hat, wird ihn nie vergessen. Und der Verfasser dieser 
Zeilen hat diese Herkulesaufgabe – den Aufstieg auf diesem rutschigen Weg – mehr als einmal 



bewältigt. Ich beeile mich jedoch, einen Vorbehalt und ein Geständnis anzubringen: Ich habe diese 
heroische Unternehmung immer in einer Gruppe unternommen, bequem sitzend in einer Sänfte, die 
auf den Köpfen von zwölf durstigen Kulis ruhte, die in Indien immer bereit sind, für eine Handvoll 
Kupfermünzen ihr Leben zu riskieren.

In Englisch-Indien gewöhnen wir uns leicht an alles, sogar daran, unverbesserliche Mörder unserer 
unglücklichen minderwertigen Brüder zu werden, der ausgemergelten Kulis, die die Farbe und 
Dünne von Lebkuchen haben. Im Falle des „Hügels der Gräber“ wünschen und fordern wir jedoch 
mildernde Umstände, denn wir fühlen uns in unserem Gewissen schuldig. Der Zauber der ganzen 
Welt, die Verzauberungen der Natur, die den Reisenden auf dem Gipfel erwarten, lähmen jede 
Rücksichtnahme – nicht nur gegenüber der Milz anderer, sondern auch gegenüber der eigenen Milz.

Versuchen Sie sich dieses Bild vorzustellen. Sie erreichen 9.000 Fuß über dem Meeresspiegel. Sie 
besteigen diesen Gipfel und blicken auf einen zart saphirfarbenen Raum, der sich über eine Fläche 
von vierzig Meilen um den Gipfel erstreckt, mit dem Malabarian River am Horizont und zu Ihren 
Füßen eine Weite von zweihundert Meilen Länge und Breite. Ob Sie nach rechts oder links, nach 
Norden oder Süden blicken, vor Ihnen liegt ein welliger, uferloser Ozean aus blauen und 
zinnoberroten Höhen, felsigen Gipfeln, die spitz, zerklüftet oder abgerundet sind und bizarre, 
phantasievolle Formen bilden – wie eine wütende See, in der Saphir und Smaragd in der intensiven 
Strahlung der tropischen Sonne während eines furchtbaren Wirbelsturms verschmelzen, wenn die 
gesamte flüssige Masse mit Masten von Schiffen bedeckt ist, die sinken oder bereits in den Strudel 
gezogen wurden. So erscheint uns das Ozeanphantom, wie in einem Traum.

Schauen Sie nach Norden. Der Kamm der Nilguiri-Kette, der sich 3.500 Fuß über die bergigen 
Ebenen von Maissur erhebt, stürzt sich als gigantische Brücke von fünfzehn Meilen Breite und 
neunundvierzig Meilen Länge in den Raum; als wäre er aus dem pyramidenförmigen Jellamilai der 
westlichen Ghats herausgeschleudert worden – mit rasendem Kopf fliegend, mit schillernden 
Abgründen zu beiden Seiten, bis die runden Hügel von Maissur in dem samtigen azurblauen Nebel 
verschwinden. Dort, wo sie auf die nadelspitzen Gipfel von Paikar trifft, fällt diese gewaltige 
Brücke abrupt ab und hinterlässt eine sehr schmale Bergverbindung, die eine Kette mit der anderen 
verbindet, in kleine Felsen zerbricht und sich in einen tosenden, heulenden Strom verwandelt, 
dessen Wellen wild rollen, als wollten sie einen ruhigen Fluss einholen, der aus den mächtigen 
Höhlen des Berges entspringt.

Dann wieder – betrachten Sie die Südseite des „Hügels der Gräber“. Innerhalb eines Raumes von 
hundert Meilen, der die gesamte südwestliche Region der „Blauen Berge“ umfasst, düster, 
majestätisch in ihrer unzugänglichen und ursprünglichen Schönheit, nahe den unpassierbaren 
Sümpfen von Kouimbatour, umgeben von den ziegelroten Bergen von Kshund. Weiter entfernt, 
links, in Richtung Süden, windet sich der Kamm des „Ghat“ wie eine steinerne Schlange zwischen 
zwei Reihen steiler Vulkangesteine. Diese riesigen Amphitheater, gekrönt von Pinienwäldern, 
zerzaust und vom Wind in alle Richtungen gebogen, bieten mit ihren einsamen und zerklüfteten 
Gipfeln einen sehr kuriosen Anblick. Es scheint, als wollte die vulkanische Kraft, die sie 
hervorgebracht hat, einen felsigen Prototyp des zukünftigen Menschen schaffen, denn diese Felsen 
haben eine menschliche Form. Durch den bewegten, durchsichtigen Nebel scheinen sich diese 
grandiosen Arenen ebenfalls zu bewegen, eine nach der anderen, und es entsteht das Bild von alten, 
mit jahrhundertealtem Moos bedeckten Felsen, die im Raum springen und galoppieren. Sie 
vermischen sich, drängeln sich, überholen sich gegenseitig und eilen weiter wie Schulkinder, die 
um die Vorherrschaft kämpfen, um die freien Plätze zu erreichen und frei zu sein.

Und ringsum, hoch oben, direkt zu Füßen des Touristen, der sich auf dem „Hügel der Gräber“ 
befindet, vermittelt sich ein ganz anderes Bild, das den Vordergrund bildet: Ruhe, harmonische 
Natur, göttliche Glückseligkeit.

Wahrlich, dies ist eine Frühlingsidylle von Vergil, eingerahmt von den bedrohlichen Bildern aus 
Dantes „Inferno“. Blumenbedeckte smaragdgrüne Hänge wechseln sich ab mit hohen, seidigen 
Wiesen in den Bergtälern. Aber statt schneeweißer Schafe, Hirtenjungen und -mädchen sieht man 



eine Herde riesiger Büffel, schwarz wie Teer, und in der Ferne, wie eine unbewegliche Statue aus 
Bronze, die athletische Silhouette eines jungen Todd-Tiralli (Priester) mit langen, lockigen Haaren.

Auf diesem Gipfel herrscht ewiger Frühling, und selbst die eisigen Nächte im Dezember und Januar
sind machtlos und werden von der aufgehenden Sonne besiegt. Hier ist alles frisch, alles grün, und 
Blumen aller Art verströmen das ganze Jahr über ihren Duft. Und die „Blauen Berge” auf diesem 
Gipfel haben den ganzen Charme einer Jugend, die durch ihre Tränen lächelt und dadurch umso 
schöner ist; so sind auch die „Blauen Berge” während der Regenzeit*. Alles auf diesen Gipfeln 
scheint zum ersten Mal geboren zu sein. Der reißende Gebirgsbach ist hier noch in seiner Kindheit. 
Er bricht wie ein hauchdünner Faden aus seinem Geburtsgestein hervor und fließt als sprudelnder 
Bach weiter, dessen durchsichtiger Grund jene

* Während der Regenzeit, wenn sintflutartige Regenfälle die Ebenen am Fuße der Berge 
überschwemmen, fallen nur wenige Regentropfen auf die Höhen, und das auch nur für einige 
Stunden am Tag, in Abständen.

Atome, die später die gewaltigen Felsen der Zukunft bilden. Dieser harte Aspekt der Natur ist in der
Tat ein vollendetes Symbol für das menschliche Leben: rein und klar auf dem Gipfel, wie die 
Jugend, dann tiefer, streng und gequält wie das Leben selbst in seinen fatalen Kämpfen. Doch 
sowohl im Tal als auch auf den Bergen blühen das ganze Jahr über Blumen, die alle schillernden 
Farben der magischen Palette Indiens zeigen. Für jemanden, der aus der Tiefe auf den Gipfel der 
„Blauen Berge” steigt, erscheint alles außergewöhnlich, fremd und wild. Der ausgemergelte, 
gingerbread-farbene Kuli, majestätisch in eine weiße Leinentoga gehüllt, die sonst niemand in 
Indien trägt, verwandelt sich in einen hochgewachsenen Todd mit blassem Gesicht, der wie eine 
Erscheinung aus dem alten Griechenland oder Rom wirkt, mit hochmütigem Profil und einem 
herablassenden, trotzigen Blick auf einen Hindu, wie ein Stier, der seinen nachdenklichen Blick auf 
eine schwarze Kröte richtet. Hier wird die gestreifte Krähe der Niederungen mit ihren gelben Füßen
zum mächtigen Adler der Berge; hier entwickeln sich die ausgetrockneten Streifen und verbrannten 
Kletten, die Kakteen der Felder von Madras, zu riesigen Kräutern und Bambuswäldern, in denen 
Elefanten mutig Verstecken spielen, ohne die Augen der Menschen zu fürchten. Die russische 
Nachtigall singt auf diesen Höhen, und der Kuckuck legt seine Eier in das Nest der 
gelbschnabeligen „Maina” des Südens, anstatt sie in das Nest ihres nördlichen Freundes, der 
dummen Krähe, zu legen, die sich in diesen Wäldern in einen grausamen kohlschwarzen Raben 
verwandelt. Überall sieht man Kontraste, überall, wohin das Auge blickt, tauchen Anomalien auf. 
Während der Tagesstunden erklingen aus dem üppigen Laub der wilden Apfelbäume melodiöse 
Klänge und trällernde Lieder von Vögeln, die in den Tälern Indiens unbekannt sind, während in den
düsteren Kiefernwäldern das grausame Brüllen des Tigers und das „Tchitt“ und Brüllen des wilden 
Büffels zu hören sind. Oft wird die feierliche Stille, die auf diesen Gipfeln herrscht, durch 
geheimnisvolles, leises Murmeln, durch Zittern und plötzlich durch einen heiseren Schrei 
unterbrochen – dann ist wieder alles still, ausgelöscht in den duftenden Wellen der reinen Bergluft, 
und lange Zeit herrscht ununterbrochene Stille.

In diesen Stunden tiefer Stille kann ein aufmerksames Ohr, wenn es die Natur liebt, den Schlag 
ihres kräftigen und mächtigen Pulses hören und intuitiv die Feinheit dieser ewigen Bewegung in der
stillen Manifestation des freudigen Lebens spüren, wie es durch diese Myriaden sichtbarer und 
unsichtbarer Formen zum Ausdruck kommt. Wer einmal im Blauen Nilgiri gelebt hat, kann es 
unmöglich vergessen. In diesem wunderbaren Klima Mutter Natur all ihre verstreuten Kräfte und 
konzentrierte sie zu einer einzigartigen Kraft, um alle Prototypen ihrer großartigen Schöpfungen 
hervorzubringen. Es scheint, als wechsle sie bei der Schöpfung abwechselnd zwischen den 
nördlichen und südlichen Zonen der Erde. Deshalb erwacht sie zur Aktivität, erweckt alles zum 
Leben – und schläft dann wieder ein, müde und träge. Man sieht sie halb schläfrig in der 
strahlenden Schönheit der Sonnenstrahlen, eingelullt von den harmonischen Melodien all ihrer 
Reiche. Dann sieht man sie wieder stolz und wild, und man wird an ihre Macht erinnert durch die 
kolossale Flora ihrer tropischen Wälder und das Brüllen ihrer großen Raubkatzen. Ein Schritt in die 
entgegengesetzte Richtung, und die Natur sinkt wieder nieder, als wäre sie von einer extremen 



Anstrengung erschöpft, und fällt in einen herrlichen Schlaf auf dem Teppich aus Vergissmeinnicht, 
Maiglöckchen und den Veilchen des Nordens. Unsere große und mächtige Mutter liegt dort 
ausgestreckt, still und regungslos, unter den Liebkosungen der Zephyrwinde und den zarten Flügeln
der Schmetterlinge und anderer Lepidoptera, selten und von bezaubernder Schönheit.

Heute ist der Fuß dieses Hügels von einem dreifachen Gürtel aus Eukalyptuswäldern bedeckt. Diese
Wälder verdanken ihre Existenz den ersten europäischen Pflanzen...

Wer die stattlichen Eukalyptusbäume australischer Herkunft nicht kennt, die in drei oder vier Jahren
viel stärker wachsen als andere Bäume in zwanzig Jahren, der weiß nichts vom wesentlichen Reiz 
eines Gartens. Dieser Wald, der als unvergleichliches Mittel zur Reinigung der Luft von allen 
Miasmen dient, macht das Klima des Nilgiri gesünder. Alle Einheimischen sowie Ausländer, die in 
der Präsidentschaft von Madras leben und durch die Monotonie der sengenden indischen Sonne 
erschöpft sind, haben nur ein Verlangen: Gesundheit und Ruhe in der Abgeschiedenheit der Blauen 
Berge zu suchen, und sie werden nie in ihren Erwartungen enttäuscht. Der müde Reisende, der die 
Nilgiri, die Blauen Berge, besteigt, erhält alle Schätze, die ihm der Geist der Berge im Namen 
seiner Königin schenkt: einen riesigen Blumenstrauß, in dem alle Klimazonen, alle Pflanzen und 
alle Tiere und Vögel aus allen fünf Teilen der Welt vereint sind. Die „Blauen Berge“ sind die 
Visitenkarte der Natur, voller Titel und Verdienste, die sie – die grausame Stiefmutter der Europäer 
in Indien – ihren Sklaven als Zeichen der vollständigen Versöhnung schenkt.

* Vor vierzig Jahren erhielt General Morgan drei Pfund Eukalyptussamen aus Australien und 
verstreute sie über alle öden Flächen und die umliegenden Täler von Outtakamand.

Endlich kam für unsere armen Helden die Stunde der Versöhnung. Sie waren geschwächt und 
gebrochen und konnten kaum noch auf den Beinen stehen. Kindersley, der Stärkere der beiden, 
hatte weniger gelitten als Whish. Nach einer kurzen Rast machte er sich auf, um den Gipfel zu 
umrunden und durch das Chaos aus Wäldern und Felsen den einfachsten Weg zum Abstieg zu 
finden. Da glaubte er, in der Nähe Rauch zu sehen. Kindersley eilte zu seinem Freund zurück, um 
ihm diese Neuigkeit mitzuteilen. Doch wie groß war seine Überraschung! Vor ihm stand sein 
Freund Whish, gebeugt, todblass und fiebrig zitternd. Mit einer krampfhaften Geste zeigte Whish 
mit ausgestrecktem Arm auf eine Stelle in der Nähe. Kindersley folgte der Richtung seines Fingers 
und sah in einer Entfernung von etwa hundert Fuß zuerst eine Behausung, dann einige Männer. 
Dieser Anblick, der zu jeder anderen Zeit eine Quelle der Freude gewesen wäre, erweckte in ihnen –
sie wussten nicht warum – eine unaussprechliche Angst. Das Haus war seltsam – von einer ihnen 
völlig unbekannten Form. Es hatte weder Fenster noch Türen; es war rund wie ein Turm und 
gipfelte in einem pyramidenförmigen Dach, das oben abgerundet war. Und was die Menschen dort 
betraf, so zögerten die beiden Engländer zunächst, sie für Menschen zu halten.

Instinktiv versteckten sich beide hinter einem Busch und spähten zwischen den Zweigen hindurch, 
um die seltsamen Silhouetten zu beobachten, die sich vor ihnen bewegten.

Kindersley spricht von einer „Bande von Riesen, umgeben von mehreren Gruppen widerwärtig 
hässlicher Zwerge“. Die Engländer vergaßen ihre frühere Kühnheit und die Art und Weise, wie sie 
die Chicaris verspottet hatten, und glaubten bereits, dass es sich um die Riesen und Gnome dieser 
Berge handelte. Doch bald erkannten sie, dass sie die großen Todds, die Baddagues, ihre Vasallen 
und Verehrer und die kleinen Diener dieser Vasallen sahen – die hässlichsten Wilden der ganzen 
Welt – die Moulou-Kouroumbs.

Die Engländer hatten keine Patronen mehr, sie hatten ihre Musketen verloren und waren zu 
schwach, um sich gegen einen Angriff der Zwerge zu wehren. Sie waren bereit, diesen Hügel zu 
verlassen, indem sie sich wie Bälle auf dem Boden rollten, als sie plötzlich einen weiteren Feind 
wahrnahmen, der sie von der Seite überraschte. Einige Affen hatten sich an die Engländer 
herangeschlichen. Sie saßen etwas höher als die beiden Reisenden auf einem Baum und eröffneten 
das Feuer mit einem ziemlich unangenehmen Geschoss – Schlamm. Ihr Geschrei und ihre 
Kampfschreie erregten sehr bald die Aufmerksamkeit einer Herde riesiger Büffel, die in der Nähe 



vorbeizog. Nun begannen diese Büffel zu brüllen, hoben ihre Köpfe in Richtung Gipfel des Hügels. 
Schließlich bemerkten die Todds selbst unsere Helden, und wenige Minuten später tauchten die 
abstoßenden Zwerge auf und packten ohne Hilfe die beiden erschöpften Engländer. 

Kindersley – so schreibt er selbst – „fiel nur wegen des widerlichen Geruchs, der von diesen 
Monstrositäten ausging, in Ohnmacht“.

Zur großen Überraschung der beiden Freunde verschlangen die Zwerge sie nicht, sie taten ihnen 
nicht einmal weh. „Sie sprangen die ganze Zeit herum, tanzten vor uns und lachten laut“, berichtet 
Kindersley. „Die Riesen – also die Todds – benahmen sich ganz wie Gentlemen (sic)!“ Nachdem 
die Todds ihre offenbar natürliche Neugier beim Anblick der ersten weißen Menschen, denen sie 
jemals begegnet waren (wie sich später herausstellte), befriedigt hatten, gaben sie ihnen 
ausgezeichnete Büffelmilch zu trinken, servierten ihnen Käse und Pilze und legten sie dann in dem 
pyramidenförmigen Haus schlafen, „wo es dunkel, aber trocken und warm war und wo wir bis zum 
nächsten Morgen tief und fest schliefen“.

Später erfuhren unsere Freunde, dass die Todds die ganze Nacht in feierlicher Beratung verbracht 
hatten. Einige Jahre später erzählten die Todds einem Herrn Sullivan alles, was sie in diesen 
denkwürdigen Stunden erlebt hatten. (Sie nennen Herrn Sullivan, der ihr Vertrauen und ihre Liebe 
gewonnen hatte, noch immer ihren „väterlichen Bruder“*, ein Begriff, der nach „Vater“ ihre höchste
Verehrung ausdrückt.) Die Todds erzählten ihm, dass sie schon lange auf „die Männer, die im Land 
der untergehenden Sonne leben“ gewartet hätten. Sullivan fragte sie, wie sie diese Ankunft 
vorhersehen konnten, und alle Todds gaben ausnahmslos dieselbe Antwort: „Die Büffel haben es 
uns schon lange gesagt; sie wissen immer alles.“ In dieser Nacht hatten die Todds über das 
Schicksal der Engländer entschieden und gleichzeitig ein neues Kapitel in ihrer eigenen Geschichte 
aufgeschlagen.

Als die Todds am nächsten Morgen sahen, dass die Engländer nur mühsam vorankamen, befahlen 
sie ihren Vasallen, Tragen zu bauen, auf denen sie von den Baddagues getragen wurden. Am selben 
Morgen hatten die Landvermesser gesehen, wie die Todds die Zwerge fortgeschickt hatten. 
„Seitdem haben wir bis zum Nilguiri nie wieder einen Tag unserer Rückkehr zu ihnen gesehen und 
sind ihnen nirgendwo begegnet“, berichtet Kindersley. Wie später, insbesondere durch die Berichte 
des Missionars Metz, bekannt wurde, hatten die Todds nicht ohne Grund um ihre Gäste gefürchtet, 
dass die feindseligen Zwerge der Moulou-Kouroumb ihnen etwas antun könnten; 

* Aus Gründen, die ich später erläutern werde, erkannten die Todds außer dem Vater keine 
Verwandten an, und das meist nur dem Namen nach. Der Vater der Todds ist der Mann, der ihn 
adoptiert hat.

sie in ihre Höhlen im Wald zurückzukehren und ihnen strengstens zu verbieten, die weißen 
Reisenden anzusehen. Diese seltsame Verteidigungsmaßnahme wurde dem Missionar damit erklärt, 
dass „der Blick der Kouroumb den Menschen tötet, der ihn fürchtet und nicht an ihn gewöhnt ist“. 
Mit der Ankunft der beiden Jäger, deren Schrecken und Abscheu beim Anblick dieser Zwerge den 
Todds auffiel, verboten die Riesen den Zwergen sofort, die weißen Männer anzusehen. Arme Todds,
die so edle Seelen waren! Wer weiß, wie sehr diese alten Männer später bereuten, dass sie diese 
Vermessungsingenieure nicht dem bösen Blick der Moulou-Kouroumbs überlassen hatten, denn das 
Schicksal des gesamten Nilguiri hing von ihrer Rückkehr nach Madras und ihrem Bericht ab. Aber 
die „Büffel hatten entschieden ... und sie wussten es!“

Die Engländer, überrascht und natürlich glücklich über ihre unerwartete Rettung, wurden von den 
Baddagues langsam und vorsichtig auf Tragen getragen und hatten diesmal Gelegenheit, die Straße 
zu studieren und sich einen besseren Eindruck von der Umgebung zu verschaffen. Sie staunten über
die Vielfalt der Flora, die tropische Arten zusammen mit denen nördlicher Klimazonen umfasste. 
Sie sahen alte riesige Kiefern, deren Stämme und Wurzeln vollständig mit Aloe und Kakteen 
bedeckt waren. Veilchen wuchsen am Fuße der Palmen; zitternde Espen und weißrindige Birken 
spiegelten ihre Schönheit in den düsteren und stillen Gewässern eines Teiches wider, auf dessen 



Oberfläche sich die Lotusblume, die heilige Blume Ägyptens, spiegelte.

Am Fuße von Palmen spiegelten sich zitternde Espen und weißrindige Birken in dem dunklen, 
stillen Wasser eines Teiches, auf dessen Oberfläche die Lotusblume, die heilige Blume Ägyptens 
und Indiens, blühte. Auf ihrem Weg begegneten sie Obstbäumen aus allen Ländern, Kastanien aller 
Art, Bananen, Äpfeln und Ananas, Erdbeeren und Himbeeren. Land der Fülle, gesegneter Boden! 
Anscheinend waren die „Blauen Berge” eine Region, die von der Natur für ihre weltweite 
Pflanzenvielfalt ausgewählt worden war.

Auf ihrem Weg hörten die Reisenden das ständige Plätschern von Hunderten von Bächen; 
kristallklares und gesundes Wasser sprudelte aus den Felsspalten; Dämpfe stiegen aus 
Mineralquellen auf, und alles strahlte eine Frische aus, die die beiden Reisenden im glühend heißen 
Indien längst vergessen hatten.

In der ersten Nacht dieser Expedition machten unsere Helden eine seltsame Erfahrung. Die 
Baddagues packten sie nach kurzer Überlegung plötzlich, zogen sie trotz ihres verzweifelten 
Widerstands vollständig aus und tauchten sie in das lauwarme Wasser eines Teiches, um ihre 
Wunden zu waschen. Dann hielten sie sie mit gekreuzten Armen über den heißen Dampf des 
Wassers und sangen einen Gesang, der wie eine Beschwörungsformel klang. Sie schnitten 
Grimassen und stießen so wilde Schreie aus, wie Kindersley schreibt, dass „wir tatsächlich einen 
Moment lang glaubten, wir würden den Göttern des Waldes geopfert werden“.

Die Landvermesser hatten sich geirrt! Aber erst am nächsten Morgen konnten sie sich von ihrem 
ungerechtfertigten Verdacht überzeugen. Nachdem sie ihre wunden Füße mit einer Salbe aus 
weicher Tonerde und saftigen Kräutern eingerieben hatten, wickelten die Baddagues die beiden 
Jäger in Decken „und legten sie buchstäblich über den lauwarmen Dämpfen der Quelle schlafen“. 
Am nächsten Morgen, als sie erwachten, verspürten die beiden Engländer eine wunderbare 
Erfrischung am ganzen Körper und fühlten eine ungewöhnliche Kraft in ihren Muskeln. Alle 
Schmerzen in ihren Beinen und Gelenken waren wie durch Zauberei verschwunden. Gestärkt und 
bei guter Gesundheit standen sie auf. „Wir schämten uns wirklich, diese Wilden so ungerechtfertigt 
verdächtigt zu haben“, schreibt Whish in einem Brief an einen Freund.

Am Nachmittag waren sie wieder so weit abgestiegen, dass sie die Hitze zu spüren bekamen; da 
wurde ihnen bewusst, dass sie die Nebelregion durchquert hatten und sich im Land der 
Kouimbatour befanden.

Whish schreibt, wie sehr sie die folgende Tatsache überraschte, als sie den Berg bestiegen und bei 
jedem Schritt Spuren von wilden Tieren wahrnahmen; sie mussten ständig auf der Hut sein und alle 
möglichen Vorsichtsmaßnahmen treffen, um nicht in die Höhlen von Tigern zu fallen, einem 
Elefanten oder einer Herde „Tchitts“ zu begegnen. Auf dem Rückweg schien der Wald tot zu sein; 
„die Vögel flogen nicht in unsere Nähe, obwohl wir ihr Zwitschern in der Ferne hören konnten ... 
und wir sahen auch keinen einzigen roten Hasen über den Weg laufen.” Die Baddagues folgten 
einem kaum sichtbaren, gewundenen Pfad, der sie anscheinend ohne Hindernisse weiterführte.

Gerade als die Sonne unterging, verließen sie den Wald und trafen bald auf die Bewohner von 
Kouimbatour, die aus den verstreuten Dörfern am Fuße des Berges kamen. Die Vermesser mussten 
ihnen ihre Führer nicht vorstellen. Sobald die Baddagues in der Ferne die Kulis sahen, die in großen
Scharen von der Arbeit nach Hause kamen, verschwanden sie und sprangen wie eine Herde 
verängstigter Affen von Fels zu Fels. Die auf wundersame Weise geretteten Jäger waren wieder 
allein. Sie befanden sich am Waldrand; alle Gefahr war vorüber. Sie befragten die Dorfbewohner 
und erfuhren, dass sie mit den Baddagues ganz in der Nähe von Malabar, in Uindi, einem Bezirk 
direkt gegenüber von Kouimbatour, den Abstieg gemacht hatten. Eine ganze Bergkette trennte sie 
von der Kolakambe-Kaskade und dem Dorf, das sie verlassen hatten. Die Malabariten führten sie 
zur Hauptstraße, und der gastfreundliche Oberhaupt der Stadt lud die beiden Engländer zum 
Abendessen ein. Am nächsten Tag, nachdem sie sich Pferde besorgt hatten, erreichten sie gegen 
Abend endlich das Dorf, das sie zwölf Tage zuvor auf ihrer Expedition in die verzauberten Berge 



verlassen hatten.

Die Nachricht von der sicheren Rückkehr der gotteslästerlichen Saabs aus dem Reich der Götter 
verbreitete sich blitzschnell im ganzen Dorf und in der Umgebung.

Die Devas hatten die unverschämten Männer nicht bestraft, hatten nicht einmal die „Ferings“ 
angerührt, die so dreist ihren Himmel verletzt hatten, der seit Jahrhunderten für den Rest der Welt 
verschlossen war. Was hatte das zu bedeuten? Waren sie die Auserwählten der Saddou? Das waren 
die Gefühle, die von einem Dorf zum nächsten weitergegeben wurden, bis sie sich überall verbreitet
hatten und zum außergewöhnlichsten Ereignis des Tages geworden waren. Die Brahmanen hüllten 
sich in bedrohliches Schweigen. Die alten Männer sagten: „Es war der Wille der gesegneten Devas; 
aber was hält die Zukunft bereit? Das wissen nur die Götter.“ 

Die Aufregung reichte weit über die Grenzen des Bezirks hinaus. Menschenmassen aus 
Dravidianern strömten herbei, um sich vor den Engländern niederzuwerfen und sich ehrfürchtig vor 
den Auserwählten der Götter zu verneigen.

Die englischen Landvermesser triumphierten. Das „britische Prestige“ fasste fest Fuß und übte viele
Jahre lang uneingeschränkte Herrschaft am Fuße der „Blauen Berge“ aus.

KAPITEL II

Bis hierhin und trotz der Angaben, die ich den Berichten von Kindersley und Whish entnommen 
habe, scheint meine Geschichte gänzlich legendär. Da ich nicht im Geringsten der Übertreibung 
verdächtigt werden möchte, werde ich meine Erzählung auf die Worte des Gouverneurs von 
Kouimbatour selbst, des hochverehrten D. Sullivan, stützen und Auszüge aus seinen Berichten an 
die Ostindien-Kompanie verwenden, die im selben Jahr veröffentlicht wurden. Unser „Mythos” 
wird somit den Stempel eines rein offiziellen Berichts tragen. Dieses Werk wird daher nicht – wie 
es bisher der Fall zu sein schien – als eine Passage aus der halb fantastischen Geschichte zweier 
hungernder und fast sterbender Jäger erscheinen, die aufgrund ihrer Entbehrungen und Strapazen 
von Fieber und Wahnvorstellungen befallen wurden, oder als einfacher Verweis auf die Geschichte, 
die von den abergläubischen Dravidern erfunden wurde. Mein Buch wird eine wahrheitsgetreue 
Interpretation des Berichts eines englischen Beamten und eine Zusammenfassung seiner 
statistischen Arbeit über die „Blauen Berge” sein. Herr D. Sullivan wohnte in Nilguiri und regierte 
über einen langen Zeitraum die fünf Stämme. Die Erinnerung an diesen gerechten und guten Mann 
wird noch lange weiterleben; sie lebt noch immer in den Hügeln*, die durch OuttaKamand verewigt
wurden, das er mit seinen blühenden Gärten und seinem schönen See erbaut hat. Und seine Bücher, 
die für alle zugänglich sind, dienen als Beweis und Bestätigung für alles, was ich geschrieben habe. 
Unsere Geschichte kann nur an Interesse gewinnen, wenn wir uns an die authentischen Aussagen 
des ehemaligen Sammlers von Kouimbatour halten.

Während meines Aufenthalts in Nilguiri habe ich persönlich die überprüften Aussagen zahlreicher 
Beamter und Missionare über die Todds und die Kouroumbs untersucht; ich habe ihre Berichte und 
Theorien mit den Angaben in den Büchern von Herrn Sullivan und mit den authentischen Worten 
von General Morgan und seiner Frau verglichen und garantiere die absolute Echtheit all dieser 
Berichte.

Ich setze meine Geschichte fort, als die Vermessungsingenieure nach ihrer wundersamen Flucht 
nach Madras zurückkehrten.

Die Gerüchte über das neu entdeckte Land und seine Bewohner, ihre Gastfreundschaft und

* Sein Sohn ist in ganz Madras bekannt; seit mehreren Jahren ist er eines der vier Mitglieder des 
Regierungsrats von Madras. Er lebt fast ausschließlich in den Bergen von Nilgiri.

vor allem die Hilfe, die die Todds den englischen Helden geleistet hatten, nahmen solche Ausmaße 



an, dass die „Väter” erkannten, dass es ihre Pflicht war, sich ernsthaft mit der Angelegenheit zu 
befassen.

Ein Kurier wurde von Madras nach Kouimbatour geschickt. Heute dauert diese Reise zwölf 
Stunden, damals dauerte sie zwölf Tage. Im Namen der höchsten Behörden wurde dem 
„Gouverneur” des Distrikts folgender Befehl erteilt: „Herr John Sullivan, Steuereinnehmer, wird 
hiermit beauftragt, den Ursprung der fabelhaften Geschichten, die über die ‚Blauen Berge’ im 
Umlauf sind, zu untersuchen, ihre Echtheit zu überprüfen und den Behörden einen Bericht zu 
übermitteln.”

Der Steuereintreiber organisierte sofort eine Expedition; nicht wie die Vermessungsingenieure, die 
hastig eine Handvoll Männer zusammenkramten, die leicht aufgelöst werden konnten, sondern er 
verfügte über ein ganzes Kontingent, das er ausrüstete, als würde es zu den Polarmeeren 
aufbrechen.

Eine ganze Armee von Sepoys folgte ihm, mit mehreren Dutzend Kriegselefanten, Hunderten von 
Jagdhunden und Ponys. Die Nachhut bestand aus zwei Dutzend englischen Jägern. Sie trugen 
Geschenke mit sich: für die Todds

* Tchitts sind Haustiere, die für die Jagd auf Wildschweine, Wildziegen und Bären gehalten werden.
Alle Jäger in Indien verwenden sie.

Waffen – die sie noch nie zuvor gesehen hatten – für die Kouroumbs, Turbane für die Feiertage, 
eine Kopfbedeckung, die ihnen unbekannt war. Alles war genau so, wie es sein sollte. Sie trugen 
Zelte und Werkzeuge mit sich; Ärzte begleiteten sie mit einer vollständigen Apotheke. Auch 
Schlachtbullen wurden nicht vergessen, und Gefangene wurden mitgenommen, um den Weg zu 
bahnen, wo das Sprengen von Felsen und das Schneiden von Straßen Leben gefährden würde. Es 
fehlten jedoch einheimische Führer, da alle Männer dieses Berufsstandes aus den Dörfern geflohen 
waren. Das Schicksal, das die beiden Malabariten während der ersten Expedition ereilt hatte, war 
allen noch frisch in Erinnerung. „Vielleicht werden die Einheimischen zur Verantwortung gezogen“,
sagten die verängstigten Brahmanen, worauf die erschrockenen Draviden hinzufügten: „Und 
vielleicht werden sogar die Engländer mit ihrem Ansehen zur Verantwortung gezogen, obwohl die 
Tat der Baarsaabs bisher ungestraft geblieben ist.“

Drei „große Rajahs“ sandten Gesandte aus Maissour, Vadian und Malabar mit der Anweisung, den 
Anführer der Expedition zu bitten, den Bezirk und seine zahlreiche Bevölkerung zu verschonen. Sie
sagten, der Zorn Gottes könne sich zwar verzögern, aber wenn er ausbreche, werde er schrecklich 
sein. Diese Verletzung der heiligen Höhen des Toddabet und des Mouk- kartebet für das ganze Land
schreckliche Katastrophen nach sich ziehen könnte. Vor sieben Jahrhunderten wollten die Könige 
von Tcholli und Pandie die Berge in Besitz nehmen und zogen an der Spitze zweier Armeen aus, um
gegen die Devas zu kämpfen; aber kaum hatten sie die Grenze des Nebels überschritten, wurden 
ihre Truppen und ihr Gepäck von schweren Felsbrocken erschlagen, die auf sie herabstürzten. An 
diesem Tag wurde so viel Blut vergossen, dass die Felsen viele Meilen weit in einem tiefroten 
Farbton erstrahlten und der Boden selbst rot war*.

Nichts konnte Herrn Sullivan von seiner Entschlossenheit abbringen. Es ist immer schwierig, einen 
Engländer zum Nachgeben zu bewegen. Die Briten glauben nicht an die Macht der Götter, doch 
andererseits gehört ihnen alles, was umstritten ist, von göttlichem Recht.

So brach die Karawane von Herrn Sullivan im Januar 1819 auf und begann den Aufstieg des Berges
von der Seite des Denaigoukot, wobei sie einen Umweg machte, um den Wasserfall, den „Träger 
des Todes”, zu umgehen.

Das Folgende ist eine Zusammenfassung und ein Auszug

* In bestimmten Teilen des Bezirks, insbesondere in Outtakamand, sind die Felsen und der Boden 
selbst tatsächlich blutrot, was jedoch auf den Gehalt an Eisen und anderen Mineralien 
zurückzuführen ist. Wenn es regnet, sind die Straßen der Städte und Dörfer orange-rot gefärbt.



aus den Berichten des Sammlers, die die erstaunten Leser des „Courier of Madras” am 30. Januar 
und 23. Februar lesen konnten:

„... Ich bitte die hochverehrte Ostindien-Kompanie und ihre Exzellenzen, die Direktoren, zu 
informieren, dass ich gemäß den mir erteilten Anweisungen ... (Datum usw.) ... (alle Details 
bekannt) ... in die Berge aufgebrochen bin. Es war mir unmöglich, Führer zu finden, da die 
Ureinwohner erklärten, dass diese Höhen das Reich ihrer Götter seien und sie lieber Gefängnis und 
Tod vor eine Reise jenseits des „Nebels” vorziehen würden. Ich rüstete daher eine Abteilung von 
Europäern und Sepoys aus, und am 2. Januar 1819 begannen wir den Aufstieg vom Dorf 
Denaigoukot, das zwei Meilen oberhalb des Fußes des Nilguiri liegt. Um eine Beschreibung des 
Klimas dieser Berge zu geben, füge ich vergleichende Tabellen vom ersten bis zum letzten Tag 
unseres Aufstiegs bei.”

Diese Tabellen zeigten Folgendes: Während vom 2. bis zum 15. Januar das Thermometer im 
gesamten Präsidialbezirk von Madras täglich zwischen 85 und 106 Grad Fahrenheit anzeigte, blieb 
das Quecksilber auf einer Temperatur von 50 Grad über Null, sobald wir 1.000 Fuß über dem 
Meeresspiegel erreicht hatten, wobei diese Temperatur proportional zu unserer Annäherung an die 
Summe sank und in einer Höhe von 8.076 Fuß während der kältesten Stunden der Nacht nicht 
weniger als 32 Grad (-0 Grad Réaumur) an.

Nun, da seit den ersten Expeditionen Jahre vergangen sind und die Höhen des Nilgiri mit 
europäischen Siedlungen bedeckt sind, während die Stadt Outtakamand eine ständige Bevölkerung 
von 12.000 Einwohnern hat, alles in Ordnung und bekannt ist, stellt das Klima dieses 
bewundernswerten Landes immer noch ein wundersames Phänomen dar: In einer Entfernung von 
300 Meilen von Madras, elf Grad vom Äquator entfernt, schwankt die Temperatur von Januar bis 
Dezember trotz der Südwest- und Nordostmonsune konstant zwischen 15 und 18 Grad während der 
kältesten und heißesten Monate des Jahres, von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang, sowohl im 
Januar als auch im Juli, in einer Höhe von tausend Fuß wie auch von 8.000 Fuß. Ich gebe hiermit 
die unwiderlegbaren Beweise der ersten Beobachtungen von Herrn Sullivan wieder:

Das Thermometer (Fahrenheit) zeigt am 2. Januar in einer Höhe von 1.000 Fuß folgende Werte an:

Um 6 Uhr morgens 57 Grad, um 8 Uhr 61 Grad, um 11 Uhr 62 Grad, um 14 Uhr 68 Grad, um 20 
Uhr 44 Grad.

In einer Höhe von 8.700 Fuß zeigte dasselbe Thermometer (Fahrenheit) am 15. Januar folgende 
Werte an: Um 6 Uhr morgens 45 Grad, von Mittag bis 2 Uhr nachmittags 48 Grad, um 8 Uhr abends
30 Grad, um 2 Uhr morgens war das Wasser leicht gefroren.

Und das im Januar, etwa 9.000 Fuß über dem Meeresspiegel.

Im Tal zeigte das Thermometer am 23. Januar um 8 Uhr morgens 83 Grad über Null, um 20 Uhr 97 
Grad und um 2 Uhr morgens 98 Grad.

Um den Leser nicht zu ermüden, möchte ich diese Ausführungen über das Klima des Nilgiri mit der
folgenden Tabelle abschließen, in der die Temperaturen (in Fahrenheit) von Outtakamand, der 
heutigen Hauptstadt der „Blauen Berge”, mit denen von London, Bombay und Madras verglichen 
werden:

London 50 Grad

Outtakamand (7.300 Fuß) 57 Grad

Bombay 81 Grad

Madras 85 Grad

Fast jeder Kranke, der vor der glühenden Hitze Madras' in diese wohltuenden Berge floh, wurde 
geheilt. In den ersten Jahren nach der Gründung von Outtakamand, d. h. von 1827 bis 1829, wurden
unter den 3.000 Einwohnern, die sich bereits in dieser Stadt niedergelassen hatten, und den 1.313 



Durchreisenden nur zwei Tote gezählt.

Die Sterblichkeit in Outtakamand überschritt nie ¼ %; und in den Beobachtungen des 
Sanitätsausschusses lesen wir: „Das Klima des Nilguiri gilt heute zu Recht als das gesündeste 
Klima Indiens. Die schädlichen Auswirkungen des tropischen Klimas bleiben in diesen Höhen nicht
bestehen, es sei denn, eines der wichtigsten Organe des Patienten ist unwiederbringlich verloren.“

Herr Sullivan erklärt die jahrhundertelange Unwissenheit der Menschen, die in der Nähe des 
Nilguiri leben, über dieses wunderbare Land wie folgt:

„Die Nilguiri-Berge erstrecken sich zwischen 76 und 77 Grad östlicher Länge und 11 und 12 Grad 
nördlicher Breite. Aufgrund ihrer fast senkrechten Felsen sind sie vom Nordhang aus unzugänglich. 
Auf der Südseite sind sie bis zu einer Entfernung von vierzig Meilen vom Meer bis heute mit 
Dschungel bedeckt, der aufgrund seiner Undurchdringlichkeit noch nie erforscht wurde; auf der 
West- und Ostseite sind sie von Felsen mit spitzen Gipfeln und den Hügeln von Khounda umgeben 
und eingeschlossen. Es ist daher nicht verwunderlich, dass die Nilgiri über Jahrhunderte hinweg für 
den Rest der Welt völlig unbekannt blieben; darüber hinaus waren die Nilgiri durch ihren in 
vielerlei Hinsicht außergewöhnlichen Charakter in Indien vor jeder Art von Invasion geschützt.

„Zusammengenommen umfassen diese beiden Gebirgsketten, das Nilgiri und das Khounda, eine 
Fläche von 268.494 Quadratmeilen, die mit Vulkangestein, Tälern und Bergschluchten bedeckt ist.“

Aus diesem Grund war die Expedition von Herrn Sullivan gezwungen, nach Erreichen einer Höhe 
von 1.000 Fuß ihre Elefanten zurückzulassen und fast ihr gesamtes Gepäck wegzuwerfen, da es 
notwendig war, immer höher zu klettern und die Felsen mit Seilen und Flaschenzügen zu 
erklimmen. Am ersten Tag kamen drei Engländer ums Leben, am zweiten Tag wurden sieben 
Eingeborene unter den Gefangenen getötet. Kindersley und Whish, die Sullivan begleiteten, 
konnten keine Hilfe leisten. Der Weg, den die Baddagues bei ihrem Abstieg so leicht gefunden 
hatten, war vollständig verschwunden; jede Spur schien wie durch Zauberei ausgelöscht; bis heute 
hat ihn trotz langwieriger und sorgfältiger Bemühungen niemand wiedergefunden. Die Baddagues 
gaben vor, keine ihrer Fragen zu verstehen; offenbar hatten die Ureinwohner nicht die Absicht, den 
Engländern alle ihre Geheimnisse zu verraten.

Nachdem sie das größte Hindernis überwunden hatten, die steilen Felsen, die die Berge des Nilgiri 
wie eine chinesische Mauer umgaben, und nachdem sie zwei weitere Sepoys und fünfzehn 
Gefangene verloren hatten, begann die Expedition, die Früchte ihrer Bemühungen zu ernten, trotz 
aller Schwierigkeiten, die noch vor ihnen lagen. Schritt für Schritt stiegen sie in die Höhe, hackten 
Stufen in die Felsen oder seilten sich Hunderte von Metern tief in Abgründe ab, bis die Engländer 
schließlich am sechsten Tag ihrer Reise ein Plateau erreichten. Dort erklärte Großbritannien in 
Person des Zollbeamten die „Blauen Berge” zum königlichen Territorium. „Die britische Flagge 
wurde auf einem hohen Felsen gehisst”, schrieb Mr. Sullivan in lebhafter Manier, „und die Götter 
des Nilgiri wurden Untertanen Seiner Majestät, des Königs von Großbritannien.”

Von nun an stießen die Engländer auf Spuren menschlicher Behausungen. Sie befanden sich in einer
Region von „majestätischer und magischer Schönheit”; doch wenige Stunden später „verschwand 
dieses Bild plötzlich wie durch ein Wunder; wir waren wieder von Nebel umhüllt. Unmerklich hatte
sich eine Wolke genähert und uns von allen Seiten umgeben, obwohl wir – wie Kindersley und 
Whish glaubten – längst die Region der ‚ewigen Nebel’ passiert hatten.”

Zu dieser Zeit war die meteorologische Abteilung des Observatoriums von Madras nicht in der 
Lage, die wahre Natur dieses seltsamen Phänomens zu entdecken und es, wie heute, seinen 
tatsächlichen Ursachen zuzuordnen.

Ursachen*. Mr. Sullivan konnte daher zu seiner großen Überraschung nichts anderes tun, als dieses 
Phänomen festzustellen und es so zu beschreiben, wie es beobachtet wurde. Er schreibt: „Eine 
ganze Stunde lang fühlten wir uns sehr deutlich von einem lauwarmen Nebel umhüllt, der so weich 
wie Daunen war, und unsere Kleidung wurde von Kopf bis Fuß durchnässt. Wir konnten uns nicht 



mehr sehen, obwohl wir nur einen Schritt voneinander entfernt waren; der Nebel war wirklich sehr 
dicht. Dann tauchten die Männer plötzlich wieder auf, als Teil des Panoramas, das uns umgab, und 
verschwanden ebenso plötzlich wieder in dieser azurblauen, feuchten Atmosphäre. An bestimmten 
Stellen, aufgrund der Anstrengung der langsamen

* Während der Monsunregenfälle, die vor allem durch die Winde aus Südwesten gebracht werden, 
ist die Atmosphäre immer mehr oder weniger mit schweren Dämpfen aufgeladen. Der Nebel, der 
sich zuerst auf den Gipfeln bildet, breitet sich entsprechend der Tageshitze über alle Felsen am 
Fuße des Nilguiri aus und macht Platz für die feuchte Frische des Abends. Zu dieser Zeit sinken die
Dämpfe herab. Hinzu kommt die ständige Verdunstung aus den Sümpfen im Dschungel. Dank des 
dichten Laubwerks der Bäume bleibt der Boden feucht, und die Teiche und Sümpfe trocknen nicht 
aus wie in den Tälern. Aus diesem Grund halten die von einer Felsenkette umgebenen Berge des 
Nilgiri während des größten Teils des Jahres all diese Dämpfe zurück, die sich später in Nebel 
verwandeln. Über diesen Nebeln bleibt die Atmosphäre immer sehr rein und klar; der Nebel ist nur 
von unten sichtbar, nicht vom Gipfel aus. Allerdings ist es den Gelehrten von Madras bisher nicht 
gelungen, das Rätsel um die tiefblaue Farbe der Nebel und der Berge zu lösen.

und schwierigen Aufstieg wurden die Dämpfe so unerträglich drückend und stickig, dass einige 
Europäer fast erstickten."

Leider waren die Physiker und Wissenschaftler der ehrwürdigen Gesellschaft, die Herrn Sullivan 
begleiteten, damals nicht in der Lage, dieses Phänomen zu ergründen. Ein Jahr verging, und dann 
war es zu spät, um es zu untersuchen. Da die Felsen, die diese Berge umgaben, nach und nach 
verschwanden (sie wurden gesprengt, um Platz für den Bau der Straßen des Nilgiri* zu schaffen), 
hörte das Phänomen selbst auf und hinterließ keine Spuren. Der blaue Gürtel des Nilguiri 
verschwand. Heute kommt Nebel nur noch selten vor; er bildet sich nur noch in der Monsunzeit. 
Andererseits sind die Berge noch blauer geworden und sehen aus der Ferne betrachtet in einem 
lebhafteren Saphirblau.

Die ersten Berichte des erstaunten Sammlers loben den natürlichen Reichtum und die Fruchtbarkeit 
dieses wunderbaren Landes: „Überall, wo wir kamen, war das Land gut. Von den Baddagues 
erfuhren wir, dass es zwei Ernten pro Jahr gab, mit Gerste, Weizen, Opium, Erbsen, Senf, 
Knoblauch

* Heute gibt es nur noch einen Reitweg, den Silurian, von Metopolam; alle anderen sind gefährlich 
und nur die wandernden Kulis und ihre kleinen Ponys können ihnen folgen.

und anderen Kräutern. Trotz der frostigen Nächte im Januar sahen wir blühende Kornblumen. 
Offensichtlich behindert der Frost in diesem Klima nicht die Ausbreitung der Flora. In jedem Tal 
und jeder Bergschlucht fanden wir köstliches Wasser. Alle Viertelmeile stießen wir auf einen Bach, 
den wir unter Lebensgefahr überqueren mussten; viele dieser Bäche enthalten Eisen und ihre 
Temperatur liegt deutlich über der der Umgebungsluft. ... Die Hühner und Hausvögel, die bei den 
sesshaften Baddagues zu finden sind, sind doppelt so groß wie ihre größten Verwandten in England.
Und unsere Jäger stellten fest, dass das Wild der Nilgiri-Fasanen, Rebhühner und Hasen, die alle 
eine deutlich rote Farbe haben, ebenfalls viel größer war als in Europa. Wölfe und Schakale waren 
in großer Zahl anzutreffen. Wir sahen Tiger und Elefanten, die noch nie ein Gewehr gesehen hatten.
Sie sahen uns an und wandten sich gleichgültig ab, ohne Eile, in völliger Unkenntnis der möglichen 
Gefahr. ... Der Südhang der Berge, in einer Höhe von 5.000 Fuß, bedeckt mit tropischen und völlig 
unberührten Wäldern, ist reich an Elefanten von einer besonderen Farbe, fast schwarz, und diese 
Elefanten sind größer als die von Ceylon. Die Schlangen sind zahlreich und sehr schön; in den 
Regionen über 3.000 Fuß bleiben sie jedoch harmlos (was heute bewiesen wurde). Außerdem gibt 
es in diesen Höhen unzählige Affen.

Ich muss hier erwähnen, dass die Engländer sie gnadenlos abgeschlachtet haben*. Arme 
unglückliche „Urväter der Menschheit”. Und welche Affen fehlen auf dem Nilgiri? Die großen 
schwarzen mit flaumigen Hauben, die „Languren“ –Presbytis jubatus – und die „Löwenäffchen“, 



Inuus eilenus. Die Languren leben auf den Gipfeln der höchsten Felsen, in tiefen Spalten, und 
bilden isolierte Familien wie echte „primitive Höhlenmenschen“. Die Schönheit ihres Fells dient 
den Europäern als Vorwand für die gnadenlose Ausrottung dieser sehr sanften und bemerkenswert 
intelligenten Tiere. Die Löwenäffchen kommen nur am Rande der Wälder vor, die den Südhang der 
„Blauen Berge“ bedecken, und kommen manchmal heraus, um sich in der Sonne zu wärmen. Beim 
Anblick eines Menschen fliehen diese Tiere in die dichten Wälder der Malabar-Berge. Sie werden 
Löwenäffchen genannt, weil ihr Kopf dem eines Löwen sehr ähnlich sieht,

* Die einheimischen Chicari töten niemals einen Affen, es sei denn, sie sind Mohammedaner. 
Dieses Tier ist in ganz Indien heilig.

mit einer gelben und weißen Mähne und einem buschigen Schwanzende.

Bei der Beschreibung der Flora und Fauna der „Blauen Berge” stütze ich mich nicht allein auf die 
Untersuchungen und Berichte von Herrn Sullivan während seiner ersten Besteigung. Damals wusste
er nur sehr wenig über diese Gegend und beschrieb nur, was er auf seinem Weg sah. Ich ergänze 
seine Schriften durch die neuesten Entdeckungen, die gemacht wurden.

Schließlich stießen die Engländer wieder auf die Spuren der wahren Bewohner und Herren der 
Nilgiri-Berge: der Todds und der Kouroumbs. Um Wiederholungen zu vermeiden, möchte ich nur 
Folgendes sagen: Die Engländer fanden nach und nach heraus, dass die Baddagues seit fast 
siebenhundert Jahren zusammen mit den Todds gelebt hatten. Manchmal sah man sie auf den 
Feldern von Kouimbatour, wo sie einige ihrer Verwandten besuchten, die ebenfalls Baddagues 
waren und über nur ihnen bekannte Pfade hinabstiegen. Die Todds und die Kouroumbs blieben 
jedoch den Einheimischen völlig unbekannt; da heute regelmäßige Verbindungen zwischen 
Outtakamand und Madras bestehen, verlassen sie ihre Höhen nie. Lange Zeit war es unmöglich, das
unnatürliche Schweigen der Baddagues über die Existenz dieser beiden zusammenlebenden Völker 
zu erklären. Heute scheint das Rätsel gelöst zu sein. Es beruht ausschließlich auf Aberglauben, 
dessen Ursprung und Ursache den Europäern noch unbekannt ist, den die Einheimischen jedoch 
sehr gut verstehen. Die Baddagues sprachen nicht von den Todds, weil die Todds für sie nicht-
irdische Wesen und von ihnen verehrte Götter waren. Den Namen der Hausgötter* auszusprechen, 
die sie eines Tages ausgewählt hatten, gilt als größte Beleidigung dieser Götter – eine 
Gotteslästerung, die kein Einheimischer aussprechen würde, selbst wenn ihm der Tod drohte. Die 
Kouroumbs mögen die Baddagues ebenso wenig, wie diese die Todds verehren. Das einfache Wort 
„Kouroumb”, selbst wenn es leise ausgesprochen wird, bringt Unglück über denjenigen, der es 
ausspricht.

Nachdem sie in einer Höhe von 7.000 Fuß eine große Prärie von eigentümlicher Form erreicht 
hatten, entdeckten die Mitglieder der Expedition am Fuße eines Felsens eine Gruppe von Gebäuden,
die Kindersley und Whish sofort als Behausungen der Todds erkannten.

Diese Behausungen aus Stein, ohne Türen und Fenster und mit ihren pyramidenförmigen Dächern, 
machten einen so seltsamen Eindruck auf die beiden Jäger, dass sie keinen Zweifel zuließen. Ein 
Blick auf die einzige Öffnung in diesen Häusern, die als Tür und Fenster diente, zeigte den 
Engländern, dass die Häuser leer waren, obwohl sie bewohnt schienen. In einer Entfernung von 
zwei Meilen von diesem ersten „Dorf” bot sich ihnen ein Bild, das der Pinsel eines Künstlers 
würdig war und „das uns unbeschreiblich überraschte”, berichtet der Sammler. Die einheimischen 
Sepoys, die uns begleiteten, zeigten eine intensive und abergläubische Angst. Vor unseren Augen 
entfaltete sich eine Szene aus dem Leben der alten Patriarchen. In verschiedenen Abschnitten dieses
großen, von hohen Felsen umgebenen Tals weideten mehrere Herden riesiger Büffel, deren Hörner 
mit Glocken und silbernen Tamburinen geschmückt waren. Weiter entfernt sahen sie eine Gruppe 
ehrwürdiger alter Männer mit langen Haaren, weißen Bärten und weißen Umhängen.

Wie sie später erfuhren, handelte es sich um die Ältesten der Todds, die sie erwarteten. Die Büffel 
waren die heiligen Tiere des To-ouel (Tempelbezirk) dieses Stammes. Um sie herum sahen sie etwa 
siebzig oder achtzig Männer, die halb liegend, sitzend, gehend oder regungslos dastanden und eine 



überaus malerische Haltung einnahmen. Alle hatten ihre Köpfe unbedeckt. Beim ersten Anblick 
dieser prächtigen riesigen Gestalten, kam unseren angesehenen und patriotischen Engländern der 
Gedanke, dass man aus diesen Helden ein spezielles Regiment bilden könnte, nachdem sie als 
Geschenk an Seine Majestät, den König, nach London geschickt worden waren. Später erkannten 
sie jedoch, dass diese Idee nicht umsetzbar war. In den ersten Tagen waren die Reisenden überrascht
und fasziniert von der bemerkenswerten Schönheit der Todds, die nicht dem hinduistischen Typ 
entsprachen. Ihre Frauen saßen in einiger Entfernung von ihnen, mit langen, gut gekämmten 
Haaren, die ihnen über den Rücken fielen; sie trugen ebenfalls weiße Mäntel. Sullivan zählte etwa 
fünfzehn; in der Nähe spielten etwa sechs Kinder, trotz des kalten Januarwetters völlig nackt.

In einer anderen Beschreibung der „Blauen Berge”* schreibt ein Begleiter Sullivans, Oberst 
Khennessy, zehn Seiten über den Unterschied zwischen den Todds und anderen Hindus, mit denen 
sie lange Zeit verwechselt worden waren, da ihre Sprache und ihre Bräuche unbekannt waren.

„Die Todds unterscheiden sich in jeder Hinsicht so deutlich von den anderen Einheimischen wie ein
Engländer von einem Chinesen”, schreibt der Oberst. 

„Jetzt, da ich sie besser kenne, verstehe ich, warum die Baddagues, deren Verwandte wir in den

* „Die Stämme der Nilgherry-Hügel“.

Städten von Maissour vor der Entdeckung des Nilguiri, diese Wesen als einer höheren Rasse 
angehörig und fast göttlich betrachten. Tatsächlich ähneln die Todds den Göttern der Mythologie, 
wie sie von den alten Griechen dargestellt wurden. Unter den mehreren hundert „edlen Männern“ 
dieser Stämme habe ich noch keinen gesehen, der kleiner als 1,90 Meter war. Sie sind wunderschön 
gebaut und haben klassisch reine Gesichtszüge. ... Ihr Haar ist dicht, schwarz und glänzend; es 
bedeckt die Stirn, ist aber über den Augenbrauen bogenförmig geschnitten und fällt in schweren 
Locken über den Rücken. Man kann sich vorstellen, wie schön sie sind. Ihr Schnurrbart und ihr 
Bart, die niemals geschnitten werden, haben dieselbe Farbe wie ihr Haar. Ihre großen Augen, braun,
dunkelgrau oder sogar blau, blicken einen mit einem tiefen, zärtlichen, fast weiblichen Ausdruck an.
... Ihr Lächeln ist sanft, fröhlich und jugendlich. Selbst die sehr alten Männer haben starke weiße 
Zähne, die oft sehr schön sind. Ihre Haut ist klarer als die der Karanezen im Norden. Alle sind 
gleich gekleidet. Ihre Gewänder ähneln einer römischen Toga aus weißem Leinen, deren eines Ende
unter den rechten Arm gezogen und dann über die linke Schulter geworfen wird. In der Hand tragen
sie einen Stock mit fantastischen Verzierungen. ... Als ich … mir die mystische Bedeutung und der 
Glaube an die magische Kraft derer, die ihn besitzen, bewusst wurden, beunruhigte mich dieser 
kleine, zweieinhalb Fuß lange Bambusstock mehr als einmal. ... Ich wage es nicht, ich habe nicht 
das Recht, die Wahrheit ihres Glaubens und die Richtigkeit ihrer Aussagen nach den vielen 
Erscheinungen, die ich gesehen habe, zu leugnen. Obwohl in den Augen jedes Christen der Glaube 
an Magie immer als Sünde verurteilt wird, habe ich nicht das Recht, die Tatsachen, die ich als wahr 
kenne, zu widerlegen oder zu verspotten, trotz der Abneigung, die sie in mir hervorrufen.

Aber wir wollen nicht vorgreifen. Diese Zeilen wurden vor vielen Jahren geschrieben. Sullivan und 
Khennessy sahen die Todds damals zum ersten Mal und sprachen offiziell über sie. Ungeachtet der 
Tatsache, dass es sich um den Bericht eines Beamten handelte, verriet er dieselben Zweifel, löste 
dieselbe Bestürzung aus und weckte die Neugier aller auf diesen mysteriösen Stamm.

„Wer sind sie?“, fragt Sullivan in seinen Schriften. „Es war das zweite Mal, dass sie weiße 
Menschen sahen, aber ich war verwirrt von ihrer majestätisch ruhigen Haltung; sie unterschied sich 
so sehr von den sklavischen Manieren der Eingeborenen in Indien, die wir gewohnt waren. Die 
Todds schienen auf unsere Ankunft zu warten. Ein sehr großer alter Mann verließ eine der Gruppe 
und kam uns entgegen. Ihm folgten zwei weitere Männer, die in ihren Händen mit Milch gefüllte 
Becher aus Baumrinde trugen. Sie blieben ein paar Schritte vor uns stehen und sprachen in einer 
Sprache, die uns völlig unbekannt war. Als sie merkten, dass wir kein Wort verstanden, wechselten 
sie zum Idiom „Small-Ialimais“, dann zum Canarezian, das von den Baddagues gesprochen wurde, 
woraufhin wir uns besser verständigen konnten.



Für diese seltsamen Ureinwohner waren wir offenbar Wesen von einem anderen Planeten. „Ihr 
gehört nicht zu unseren Bergen. Unsere Sonne ist nicht eure, und unsere Büffel sind euch 
unbekannt”, sagten die alten Männer zu mir. „Ihr kommt auf die gleiche Weise zur Welt wie die 
Baddagues – wir werden anders geboren”, sagte ein anderer zu mir, und seine Worte überraschten 
mich sehr. Alles, was die Todds uns sagten, ließ uns glauben, dass wir für sie Bewohner einer Welt 
waren, von der sie ein wenig gehört, die sie aber nie gesehen hatten und deren Bewohner sie nie 
getroffen hatten. Sie betrachten sich als Angehörige einer völlig anderen Rasse.“

Als sich alle Engländer auf das dicke Gras in der Nähe der alten Männer setzten – die anderen 
Todds blieben weiter hinten stehen –, erfuhren sie, dass sie seit mehreren Tagen erwartet worden 
waren. Die Baddagues, die bisher ihre einzige Verbindung zur Außenwelt, d. h. zu Indien, waren, 
hatten sie bereits informiert; den beiden Jägern, die von den Baddagues aus den „von Büffeln 
bewohnten Gebieten“ gerettet worden waren, würden weiße Rajahs folgen, die in ihre Berge 
kommen würden. Die Todds erzählten Herrn Sullivan auch, dass es unter ihnen seit vielen 
Generationen eine Prophezeiung gab: Männer würden von jenseits des Meeres kommen und sich in 
ihrer Nähe niederlassen, so wie es die Baddagues getan hatten; ein Teil des Landes müsse ihnen 
überlassen werden, und sie müssten „mit ihnen wie Brüder in einer Familie leben”. „Das ist ihr 
Wille“, fügte einer der alten Männer hinzu und zeigte auf die Büffel; „sie wissen besser, was gut 
oder schlecht für ihre Kinder ist.“

Und Mr. Sullivan fügt hinzu: „Damals verstanden wir diesen rätselhaften Satz über die Büffel nicht,
und erst später begriffen wir seine Bedeutung. Die Bedeutung ist zwar an sich seltsam, aber uns in 
Indien, wo die Kuh als heilig und tabu gilt, nicht unbekannt.“

Ungeachtet der von den Todds hartnäckig beobachteten rassischen Traditionen betrachteten die 
englischen Ethnologen sie gerne als „Überbleibsel eines stolzen Stammes, dessen Name und andere 
Merkmale ihnen jedoch völlig unbekannt blieben“. Auf dieser soliden Grundlage stellten sie ihre 
Hypothese auf, die wie folgt lautete: Dieser „hochmütige“ Stamm lebte höchstwahrscheinlich in 
alter Zeit (der Zeitraum ist unbekannt) in den niedrigen Gebieten des Dekkan in der Nähe des 
Flusses, und ihre Herden heiliger Büffel (die übrigens in Indien nie als heilig angesehen wurden) 
weideten dort lange bevor ihre zukünftigen Rivalen, die Kühe, die Verehrung des Volkes für sich 
beanspruchten. Es wird auch vermutet, dass derselbe „hochmütige“ Stamm die ununterbrochene 
Abstammungslinie der Arier oder der Brahmanen von Max Müller, die aus den Bergen des Nordens 
(oder dem Himalaya) kamen, mit Grausamkeit zurückdrängte und aufhielt.

Diese freundliche Hypothese, die höchstwahrscheinlich auf den ersten Blick aufgestellt worden war,
wurde durch die folgende Tatsache zunichte gemacht: Die Todds sind zwar tatsächlich ein 
„hochmütiger Stamm”, tragen jedoch keinerlei Waffen und haben keine Erinnerung an solche 
Instrumente. Sie besitzen nicht einmal einen Dolch, um sich gegen wilde Tiere zu verteidigen, und 
halten auch keine Wachhunde für die Nacht. Es ist offensichtlich, dass die Todds ihre Feinde mit 
Mitteln besiegen, die nichts mit „Waffengewalt” zu tun haben.

Laut Herrn Sullivan behaupten die Todds zu Recht ihre Rechte an den „Blauen Bergen“ als ihr 
weltliches Eigentum. Sie behaupten (und die weltlichen Nachbarn bestätigen ihre Worte), dass 
dieses Recht bis in die Antike zurückreicht; alle sind sich einig, dass die Todds die Herren dieser 
Berge waren, als die ersten Abteilungen anderer Stämme, die „Moulou-Kouroumbs“, ankamen. 
Dann kamen die Baddagues und zuletzt die Chotts und die Erroulars. Alle diese Stämme baten die 
Todds, die allein auf diesen Höhen lebten, um die Erlaubnis, die Berge bewohnen zu dürfen, und 
erhielten sie auch. Für diese Erlaubnis zahlten alle Stämme den Todds einen Beitrag – nicht in Geld,
da Geld in diesen Höhen vor der Ankunft der Engländer unbekannt war, sondern in Naturalien: 
mehrere Handvoll Saatgut aus den Feldern der Baddagues; mehrere Gegenstände aus Eisen, die von
den Chotts hergestellt worden waren und für den Bau der Häuser und das häusliche Leben 
notwendig waren; Wurzeln und Beeren und verschiedene Obstsorten von den Kouroumbs – und 
andere Geschenke.

Alle fünf Stämme unterschieden sich völlig voneinander, wie wir gleich sehen werden. Ihre 



Sprache, ihre Religion und ihre Bräuche, wie ihre Typen, haben nichts gemeinsam. Aller 
Wahrscheinlichkeit nach stellen diese Stämme die letzten Überlebenden prähistorischer Völker dar, 
die die Ureinwohner Südindiens waren. Während es möglich war, gewisse Kenntnisse über die 
Baddagues, die Chotts, die Kouroumbs und die Erroulars zu erlangen, hat die Geschichte, was die 
Todds betrifft, keine Spuren im Sand der Zeit hinterlassen. Den Gräbern und bestimmten Ruinen 
von Tempeln und Pagoden auf dem „Hügel” nach zu urteilen, ist es wahrscheinlich, dass nicht nur 
die Todds, sondern auch die Kouroumbs in prähistorischer Zeit diesen Zivilisationsgrad erreicht 
hatten. Die Todds verwenden Zeichen, die den Keilschriftzeichen der alten Perser ähneln.

Aber was interessiert uns die ferne Vergangenheit der Todds? Heute sind sie ein patriarchalischer 
Stamm, dessen gesamtes Leben sich um die heiligen Büffel dreht. Aus diesem Grund kommen viele
Autoren, wenn sie über die Todds sprechen, zu dem Schluss, dass sie die Büffel als Götter verehren 
und somit Zoölatrie betreiben. Das ist nicht wahr. Ihre Religion hat, soweit wir wissen, einen 
weitaus höheren Charakter als eine einfache und vulgäre Verehrung von Tieren.

Der zweite Bericht und der folgende, verfasst von Herrn Sullivan, sind noch interessanter. Da ich 
jedoch die Worte des angesehenen englischen Beamten nur dann zitiere, wenn sie meine eigenen 
Beobachtungen und Studien bestätigen, werde ich sie hier nicht wiederholen. Ich werde hier nur 
einige ergänzende statistische Angaben von Herrn Sullivan und anderen Beamten zu den fünf 
Stämmen der Nilguiri machen.

Das Folgende ist eine kurze Zusammenfassung der von Col. Tornton verfassten Seiten:

(1) „Die Erroulars waren die ersten, denen wir hinter dem Wasserfall am Hang der Berge 
begegneten. Sie bewohnen Höhlen aus Erde und ernähren sich von Wurzeln. Seit der Ankunft der 
Engländer sind sie weniger wild. Sie leben in Gruppen von drei oder vier Familien und zählen 
insgesamt etwa tausend Mitglieder.

(2) „Die Kouroumbs leben oberhalb von ihnen. Sie sind in zwei Gruppen unterteilt: (a) die 
einfachen Kouroumbs, die in Hütten leben, die Dörfer bilden, und (b) die Moulou-Kouroumbs, die 
abstoßend aussehen, außergewöhnlich klein sind, in regelrechten Nestern in den Bäumen leben und 
eher Affen als Menschen ähneln”*.

* Anmerkung: Obwohl es in anderen Regionen Indiens Stämme gibt, die die gleichen allgemeinen 
Merkmale aufweisen und die gleichen Namen wie die Erroulars und Kouroumbs tragen, 
unterscheiden sie sich sehr stark von diesen beiden, insbesondere von den Kouroumbs, die echte 
Vogelscheuchen und böse Geister sind, die von den anderen Stämmen gemieden werden, mit 
Ausnahme von... 

(3) „Die ‚Kochtars‘. Dieses Volk ist noch seltsamer. Es hat keine Vorstellung von der 
Unterscheidung der Kasten und unterscheidet sich von den anderen Stämmen der Berge ebenso sehr
wie von den Einheimischen Indiens. Obwohl es ebenso wild und primitiv ist wie die Kouroumbs 
und Erroulars, auf Bäumen und in Hügeln wie Maulwürfe lebt, beherrscht es gleichzeitig die Kunst 
der Gold- und Silberbearbeitung, als Schmiede und Töpfer. Sie kennen das Geheimnis der Stahl- 
und Eisenherstellung, und ihre Messer sowie alle anderen Waffen übertreffen durch ihre Flexibilität,
Schärfe und außergewöhnliche Haltbarkeit alle in Asien oder Europa hergestellten Waffen. Der 
Kochtar benutzt nur eine Waffe, die so lang wie ein Speer und auf beiden Seiten sehr scharf ist. Er 
benutzt sie gegen Wildschweine, Tiger und Elefanten.

Wie Sie wissen, ist „Kouroumbou” ein tamilisches Wort und bedeutet „Zwerg”. Und während die 
Kouroumbs, die in den Tälern leben, nur kleine Ureinwohner sind, sind die Kouroumbs des Nilguiri
oft nicht größer als drei Fuß. Diese beiden Stämme haben keinerlei Vorstellung von den 
elementarsten Lebensbedürfnissen und haben sich nicht über das niedrigste Stadium der Wildheit 
hinaus entwickelt, wobei sie alle Merkmale der primitivsten menschlichen Rasse bewahrt haben. 
Ihre Sprache ähnelt eher dem Zwitschern der Vögel und den gutturalen Lauten der Affen als einer 
menschlichen Sprache, obwohl man manchmal Wörter hört, die zu vielen alten Dialekten des 
dravidischen Indiens gehören. Die Kouroumbs sowie die Erroulars zählen nicht mehr als tausend 



und er ist immer siegreich über das Tier*. Der Kochtar verrät sein Geheimnis niemals, auch nicht 
für Geld. Keiner der Bergstämme übt einen Beruf aus. Wie die Kochtars zu ihrem Geheimnis 
gekommen sind, ist den Ethnologen noch immer ein Rätsel. Ihre Religion hat nichts mit der 
Religion der anderen Ureinwohner gemeinsam. Die Kochtars haben keine Vorstellung von den 
Göttern der Brahmanen und verehren fantastische Gottheiten, die für sie keine materielle Form 
haben. Die Kochtars sind, soweit wir sie zählen können, nicht mehr als 2.500.

(4) „Die Baddagues oder ‚Bürger‘. Die zahlreichsten, reichsten und zivilisiertesten aller fünf 
Stämme der Nilguiri. Als „Brahmanisten” teilen sie sich in mehrere Clans auf. Sie zählen etwa 
10.000 Mitglieder und sind in der Landwirtschaft tätig. Die Baddagues verehren – man weiß nicht 
warum – die Todds und erweisen ihnen gottgleiche Ehren. Für die Baddagues stehen die Todds über
ihrem Gott Shiva.

(5) „Die Todds werden auch Toddouvars genannt. Sie sind in zwei große Klassen unterteilt. Die 
erste

* Heute, wo seit langem bekannt ist, dass die Kochtars dieses Geheimnis besitzen, erhalten sie 
Aufträge für Messer und zum Schärfen von Waffen. Für ein ganz gewöhnliches Werkzeug mit einer 
ungeschickten Klinge, das jedoch von einem Kochtar hergestellt wurde, wird ein Vielfaches des 
Preises für das beste Messer aus Sheffield bezahlt.

ist die Klasse der Priester, die unter dem Namen Terrali bekannt sind; die Todds, die dieser Klasse 
angehören, widmen sich dem Dienst an den Büffeln, stehen unter dem Eid (im französischen Text 
heißt es „sind dazu verdammt”) des Zölibats und praktizieren einen unverständlichen Kult, den sie 
vor den Europäern und sogar vor den Einheimischen, die nicht zu ihrem Stamm gehören, sorgfältig 
verbergen. Die zweite Klasse ist die der Koutti, der gewöhnlichen Sterblichen. Die erste bildet, 
soweit wir wissen, die Aristokratie des Stammes. In diesem kleinen, fruchtbaren Stamm haben wir 
siebenhundert Männer gezählt, und nach den Aussagen der Todds überschreitet ihre Zahl niemals 
diese Zahl.”

Um zu zeigen, wie interessant dieses Thema angesehen wurde, fügen wir den Berichten von Herrn 
Sullivan die Meinung der Autoren eines 1853 im Auftrag der East India Company veröffentlichten 
Buches mit dem Titel „The States in India“ hinzu, in dem es um die Nilgiri geht. Dort heißt es über 
die Todds:

„Dieser sehr kleine Stamm hat in letzter Zeit nicht nur die ernsthafte und begeisterte 
Aufmerksamkeit der Touristen in Nilguiri auf sich gezogen, sondern auch die der Ethnologen in 
London. Das Interesse, das die Todds wecken, ist bemerkenswert. Sie haben sich die freundliche 
Zuneigung der Behörden von Madras in keinem geringen Maße verdient.

Diese Wilden werden als athletisches Volk von Riesen beschrieben, die eine bewundernswerte 
Statur haben und ganz zufällig im Inneren des Ghat entdeckt wurden. Ihr Auftreten ist voller Anmut
und Würde, und ihr Aussehen lässt sich wie folgt beschreiben. . . .”

Es folgt das Porträt der Todds, das wir bereits kennen. Das Kapitel über die Todds schließt mit der 
Beschreibung einer Tatsache, auf die ich aufgrund ihrer tiefen Bedeutung und ihrer direkten 
Verbindung zu den Ereignissen, die wir selbst miterlebt haben, großen Wert lege und die wir 
wiederholen, da wir uns der Geschichte und Herkunft der Todds völlig unkundig sind.

„Die Todds benutzen keine Waffen; sie tragen nur einen kleinen Bambusstock, der nie ihre rechte 
Hand verlässt. Alle Versuche, das Geheimnis ihrer Vergangenheit, ihrer Sprache und ihrer Religion 
zu lüften, sind völlig erfolglos. Es ist der geheimnisvollste Stamm unter allen Völkern Indiens.“

Herr Sullivan war sehr schnell von den „Adonissen des Nilgiri“, wie sie von den ältesten Kolonisten
und Pflanzern der „Blauen Berge“ genannt wurden, erobert. Der Sammler von Kouimbatour war 
der erste und vielleicht einzige Fall in Anglo-Indien, in dem ein englischer Beamter, ein Baar-Saab, 
so offen mit den Ureinwohnern, seinen Untertanen, fraternisierte. Als Entschädigung für die 
Schenkung eines neuen Stückes Land in Indien an die Kompanie wurde Herr Sullivan sofort zum 



„Generalverwalter“ der „Blauen Berge“ befördert. Und Herr Sullivan lebte dreißig Jahre lang in 
diesen Bergen; dort starb er auch.

Was hat ihn an diesen Menschen so fasziniert? Was konnte ein zivilisierter Europäer mit so 
primitiven Menschen wie den Todds gemeinsam haben? Diese und viele andere Fragen konnte 
bisher niemand beantworten. War es das Unbekannte, das Geheimnisvolle, das uns wie die Leere 
anzieht und uns schwindelig macht und in den Abgrund zieht? Aus praktischer Sicht sind die Todds 
natürlich nichts als Wilde, die die elementarsten Erscheinungsformen der Zivilisation völlig 
unbekannt sind. Trotz ihrer körperlichen Schönheit sind sie ziemlich schmutzig. Aber wir 
beschäftigen uns nicht mit ihrer äußeren Hülle; das Problem liegt in der inneren Welt, im geistigen 
Aspekt dieses Volkes.

Zunächst einmal wissen die Todds absolut nicht, was Lügen ist. In ihrer Sprache gibt es kein Wort 
für „Lüge” oder „falsch”. Diebstahl oder die geringste Aneignung von etwas, das ihnen nicht 
gehört, ist ihnen völlig fremd.

Es mag genügen, wenn wir lesen, was Captain Garkness zu diesem Thema in einem von ihm 
veröffentlichten Buch zu sagen hat. Er nennt sie „ein seltsames Stamm der Ureinwohner”, und um 
sich davon zu überzeugen, dass solche Eigenschaften nicht nur das Produkt unserer Zivilisation 
sind, sagt der berühmte Reisende Folgendes: „Nachdem ich zwölf Jahre lang in Outtakamand gelebt
habe, erkläre ich kategorisch, dass ich in zivilisierten Ländern niemals eine solche religiöse 
Achtung vor dem Recht von meum et tuum (mein und dein) gefunden habe wie bei dem primitiven 
Stamm der Todds. Diese Gesinnung wird ihren Kindern von frühester Kindheit an eingeimpft. Wir 
(die Engländer) haben unter ihnen keinen einzigen Dieb gefunden! ... Zu täuschen, zu lügen, scheint
ihnen absolut unmöglich – sie wissen nicht, was das ist. Wie bei den Eingeborenen der Täler 
Südindiens ist Lügen für sie die schlimmste und unverzeihlichste Sünde. Der greifbarste Beweis für
diese tief empfundene Gesinnung zeigt sich auf den Höhen des Dodabet-Gipfels in Form ihres 
einzigartigen Tempels, der der entthronten Göttin „Wahrheit” geweiht ist. Während die Bewohner 
der Täler diese Göttin und ihr Symbol oft vergessen, verehren die Todds beides und bewahren in 
Theorie und Praxis die aufrichtige und unveränderliche Ehrfurcht vor der Idee wie vor ihrem 
Symbol. . . !„

Diese moralische Reinheit der Todds und die seltenen Eigenschaften ihrer Seele zogen nicht nur 
Herrn Sullivan an, sondern auch viele Missionare. Man muss den Wert dieser Lobeshymnen 
verstehen, die von Männern ausgesprochen wurden, die nicht gerade dafür bekannt sind, Menschen 
zu loben, die keinen Eindruck auf sie gemacht haben*. Und es ist vollkommen richtig, dass die 
Missionare und die Engländer im Allgemeinen vom Tag ihrer Ankunft bis zum letzten Tag ihres 
Aufenthalts keinen größeren Eindruck auf die Todds machten als einfache Steinstatuen. Wir haben 
einige Missionare und sogar einen Bischof gekannt, die, wenn sie sonntags öffentlich vor ihren 
„wohlgeborenen Leuten“ predigten, sich nicht scheuten, die Todds als Vorbild für Moral 
anzuführen.

Aber es gibt noch etwas Faszinierenderes an den Todds – wenn nicht an den Massen im 
Allgemeinen und für Statistiker im Besonderen, dann zumindest für diejenigen, die sich mit Leib 
und Seele dem Studium der abstrakteren Seiten der menschlichen Natur verschrieben haben: Es ist 
das Geheimnis, das sie empfinden, wenn sie mit den Todds in Kontakt kommen, und ihre 
psychische Kraft, von der ich zuvor gesprochen habe.

* Bis zum heutigen Tag, d. h. bis 1883, ist trotz aller Bemühungen der Missionare kein einziger 
Todd zum Christentum konvertiert.

Wir werden noch viel über diese beiden tiefgründigen Aspekte ihrer Seele zu sagen haben.

Der Sammler verbrachte zehn Tage in den Bergen, kehrte nach Kouimbatour zurück und reiste dann
nach Madras weiter, um seinen vollständigen Bericht über seine Expedition in die „Blauen Berge” 
der Zentralverwaltung der Gesellschaft vorzulegen. Nachdem er seine Pflicht erfüllt hatte, kehrte 
Sullivan in die Berge zurück, die er bereits liebgewonnen hatte, und zu den Todds, die ihn so sehr 



interessierten. Er war der erste, der dort ein europäisches Haus baute, dessen Steine ihm von den 
Todds gebracht wurden. „Woher haben sie diese schönen Steine genommen, die so wunderbar 
behauen sind? Das bleibt bis heute ein Rätsel”, schreibt General Morgan.

Vom ersten Tag an wurde der Sammler zum Freund, Beschützer und Verteidiger der Todds, und 
dreißig Jahre lang setzte er sich unermüdlich für sie ein und schützte sie und ihre Interessen gegen 
die Habgier und die Übergriffe der Ostindien-Kompanie. Er bezeichnete sie stets als „rechtmäßige 
Herren des Bodens” und zwang die „ehrwürdigen Väter”, mit den Todds zu rechnen.

Viele Jahre lang zahlte die Kompanie den Todds Pacht für die Wälder und Felder, die sie ihnen 
überlassen hatten. Solange Mr. Sullivan lebte, erlaubte er niemandem, die Todds zu beleidigen oder 
sich das Land anzueignen, das die Todds als ihre heiligen Weiden betrachteten, was auch in den 
Verträgen festgelegt war.

Die Wirkung, die Mr. Sullivans Bericht in Madras hervorrief, war elektrisierend. Alle, die unter 
Leberleiden, unter dem Klima, unter Fieber und unter allen anderen Krankheiten litten, die die 
Tropen den Europäern so reichlich bescheren, waren begeistert.

Die Wirkung von Herrn Sullivans Bericht in Madras war elektrisierend. Alle, die unter Leberleiden, 
dem Klima, Fieber und allen anderen Krankheiten litten, die die Tropen den Europäern so reichlich 
bescheren, wenn sie die notwendigen Mittel zum Reisen haben, strömten nach Kouimbatour. Das 
ehemals arme Dorf Kouimbatour entwickelte sich innerhalb weniger Jahre zu einer Kreisstadt. Es 
wurde bald eine regelmäßige Verbindung zwischen Metopolam am Fuße des Nilguiri und 
Outtakamand*, einer kleinen Stadt, die 1822 in einer Höhe von 7.500 Fuß gegründet worden war, 
eingerichtet. Die gesamte Bürokratie von Madras bezog dort von März bis November ihre 
Quartiere. Stadt um Stadt, Haus um Haus entstand an den blühenden Hängen der Berge wie Pilze 
nach dem Aprilregen. Nach Sullivans Tod beschlagnahmten die Plantagenbesitzer fast das gesamte 
Gebiet zwischen Kotchohiri und Outti. Sie nutzten die Tatsache, dass die „Herren der Berge” sich 
die hohen 

* Im Allgemeinen wird es einfach „Outti” genannt, und wir werden diesen Namen auch im 
Folgenden verwenden, wenn wir diese Stadt erwähnen.

Gipfel des Nilguiri für die Weiden der „heiligen Büffel”, eigneten sich die Engländer neun Zehntel 
der „Blauen Berge” an. Die Missionare, die sich diese Gelegenheit nicht entgehen lassen wollten, 
verspotteten die Einheimischen und ihren Glauben an die Götter und Geister der Berge; ihre 
Bemühungen blieben jedoch erfolglos. Die Baddagues ließen sich in ihrem Glauben an die Todds 
nicht erschüttern, obwohl diese sich bald mit den kahlen Gipfeln der Felsen begnügen mussten, die 
sie nun mit den Languren teilen. Obwohl die „Väter“ der Kompanie – und nach ihnen die 
Regierungsbeamten – den Todds auf dem Papier weiterhin den Titel „rechtmäßige Eigentümer des 
Bodens“ verliehen, benahmen sie sich wie immer wie „Lords gegenüber Baronen“.

Zu dieser Zeit schenkte niemand den Kouroumbs Beachtung. Seit der Ankunft der Engländer 
schienen die Kouroumbs von der Erde verschluckt worden zu sein, als wären sie wirklich das, was 
sie zu sein schienen: Gnome mit abstoßendem Aussehen. Niemand erwähnte sie, niemand sah sie in
den ersten Jahren. Dann tauchten sie nach und nach wieder auf und begannen, sich am Rande der 
Sümpfe und unter den feuchten Felsen niederzulassen. Ihre Anwesenheit wurde jedoch bald spürbar.
Wie? Das werden wir im nächsten Kapitel erzählen. Wenden wir uns zunächst den Todds und den 
Baddagues zu.

Als die neu erkannte „Ordnung der Dinge” organisiert war und mit der Erforschung der entdeckten 
Stämme begonnen wurde, stießen unsere angesehenen Ethnologen auf unerwartete Schwierigkeiten.
Es war ihnen unmöglich, die Hindernisse zu überwinden, die sich ihnen bei der Lösung des 
Problems der Herkunft der Todds in den Weg stellten; nach zwanzig Jahren mühsamer Bemühungen
mussten sie zugeben, dass es unmöglich war, etwas Sicheres über dieses Thema zu erfahren, und 
alles, was sie tun konnten, war, die Todds zu den anderen Stämmen Indiens zu zählen. „Es ist 
leichter, den Nordpol zu erreichen, als in die Seele eines Todds einzudringen”, schreibt der 



Missionar Metz. Und Oberst Khennessy fügt hinzu: „Die einzige Information, die wir nach so 
vielen Jahren erhalten konnten, ist die folgende: Die Todds behaupten, dass sie diese Berge seit dem
Tag bewohnen, an dem der ‚König des Orients‘ sie ihnen übergeben hat; sie haben sie nie verlassen 
und sind nie von ihren Höhen herabgestiegen. Aber in welcher historischen Epoche lebte dieser 
unbekannte ‚König‘ des Orients? Uns wird gesagt, dass 197 Generationen von Todds in den 
„Blauen Bergen“ gelebt haben. Wenn wir drei Generationen pro Jahrhundert rechnen (obwohl wir 
sehen, dass die Todds sehr alt werden), scheint es, wenn wir ihren Aussagen Glauben schenken, 
dass sie sich vor etwa 7.000 Jahren in diesen Bergen niedergelassen haben. Sie bestehen darauf, 
dass ihre Vorfahren auf der Insel Lanka (kein Fehler in diesem Namen, ebenso wenig wie in den 
anderen) gelandet sind, kommend aus dem Osten, „dem Horizont der aufgehenden Sonne”. Diese 
Großväter dienten den „Vorfahren von König Ravon“, einem mythischen Dämonenmonarchen, der 
vor etwa fünfundzwanzig Generationen von dem nicht weniger legendären Rama besiegt wurde – d.
h., wenn man zur ersten Zahl tausend Jahre hinzufügt, würde sich ein Stammbaum ergeben, dessen 
Wurzeln bis in eine 8.000 Jahre zurückreichende Vergangenheit reichen*. Wir können diese 
Legende nur akzeptieren oder offen zugeben, dass es keine anderen Fakten gibt, die Licht in ihre 
geheimnisvolle Vergangenheit bringen könnten. . . .”

Wer sind diese Wesen eigentlich?

Das Problem ist offensichtlich sehr schwierig; seit 1822 ist seine Lösung keinen Schritt 
vorangekommen. Alle Bemühungen der Philologen, Ethnologen, Anthropologen und aller anderen 
„ologen” und „apologeten”, die zu verschiedenen Zeiten aus London und Paris kamen, blieben 
erfolglos. Im Gegenteil, je mehr die Gelehrten versuchten, das Geheimnis der Todds zu lüften, desto
weniger schienen die gewonnenen Informationen mit wissenschaftlichen Erkenntnissen 
übereinzustimmen.

* Zum Namen Lanka, dem von Rama eroberten Monarchen, und zur Anzahl der oben genannten 
Jahre siehe „La Mission des Juifs” von Saint-Yves d'Alveydre. Anmerkung von Herrn Semenoff.

Alle Hinweise ließen sich in einer Aussage zusammenfassen: Die Todds gehörten nicht zur 
gewöhnlichen Menschheit.

Solche Aussagen fanden jedoch keinen Platz in der „Geschichte der Völker Indiens”. Da sie 
feststellten, dass die zuverlässigsten Informationen unzureichend waren, fanden die Gelehrten Trost 
darin, bestimmte Hypothesen aufzustellen, von denen wir die interessantesten zitieren werden:

Der erste der Theoretiker war der Wissenschaftler Lechenault de la Tour, Botaniker des Königs von 
Frankreich. Dieser angesehene Gelehrte äußerte in seinen Briefen* seine Überzeugung – man weiß 
nicht warum –, dass die Todds eine Kreuzung aus Bretonen und Normannen seien, die durch einen 
Schiffbruch an der Küste Malabars gestrandet seien. Kreuzungen seien im Kaukasus gefunden 
worden; warum sollten sie nicht auch in den Malabar-Bergen zu finden sein? Diese Hypothese fand 
die Zustimmung vieler Gelehrter.

Leider wurde diese poetische Vermutung bald durch eine Tatsache widerlegt: Weder die Sprache 
noch die Denkweise der Todds enthielten die folgenden Worte: Gott, Kreuz, Gebet, Religion, 
Sünde. Die Todds kennen keine Ausdrücke, die an Monotheismus oder Deismus erinnern – vom 
Christentum ganz zu schweigen.

* Ein Teil dieser Briefe erschien vom 17. Juni 1820 bis zum 15. Dezember 1821 im „Journal of 
Madras”.

Die Todds können auch nicht als Heiden betrachtet werden, da sie niemanden und nichts außer 
ihren eigenen Büffeln verehren – ich bestehe auf dem Wort „eigen”, da sie keine anderen Büffeln 
anderer Stämme ehren. Milch, einige Beeren und bestimmte andere Früchte aus ihren Wäldern sind 
ihre einzige Nahrung. Sie rühren niemals die Milch, den Käse oder die Butter anderer Büffel an, die
nicht ihre heiligen Ammen sein könnten. Die Todds essen niemals Fleisch; sie säen nicht und ernten 
nicht. Sie betrachten jede Beschäftigung als minderwertig, außer der Pflege der Büffel und der 



Hirtenschaft.

Diese Art zu leben beweist hinreichend, dass die Mischlinge des Mittelalters und die Todds wenig 
gemeinsam haben. Darüber hinaus muss daran erinnert werden, dass die Todds niemals Waffen 
benutzen und niemals Blut vergießen, was ihnen eine Art heilige Furcht einflößt. Alle 
Bergbewohner des Kaukasus nordöstlich von Tiflis haben Waffen und Werkzeuge aus dem 
Mittelalter in großer Zahl aufbewahrt; ihre Bräuche tragen die Prägung des christlichen Glaubens*. 
Die Todds besitzen keinerlei Messer, weder altmodische noch moderne.

* Diese Bergbewohner verraten ihre deutsche Herkunft durch die Art, wie sie ihre Würste essen und
ihr Bier brauen. Ihre Miliz, die für den Krieg ausgerüstet ist, trägt Kettenhemden und Helme mit 
Visier. Sie tragen ein Kreuz auf der rechten Schulter.

Die Theorie von Lechenault de la Tour ist völlig unwahrscheinlich.

Dann kam die alte keltisch-skythische Theorie auf, die zwar mehrfach umgestaltet wurde, aber 
immer Anklang fand und in diesem Fall, wie in vielen anderen auch, die Gelehrten aus der 
Verlegenheit befreite. Wenn ein Todd stirbt, wird er zusammen mit seinem Lieblingsbüffel 
verbrannt, wobei sehr merkwürdige Riten vollzogen werden; war der Verstorbene ein „Priester”, 
werden sieben bis siebzehn dieser Tiere geopfert.

Aber Büffel sind keine Pferde, und der Typ der Todds ist sehr europäisch und erinnert an die 
Ureinwohner Süditaliens oder Frankreichs – eine Physiognomie, die sich, soweit wir wissen, stark 
von der der Skythen unterscheidet.

Lechenault de la Tour kämpfte lange Zeit für seine Ideen, aber als er sah, dass sie verspottet 
wurden, gab er seine Theorie auf. Die Hypothese der Skythen wird trotz ihrer Unwahrscheinlichkeit
immer noch ernst genommen.

Als Nächstes kam die ewig abgelehnte, aber immer wiederbelebte Theorie der „verlorenen Stämme 
Israels” auf.

Der deutsche Missionar Metz, unterstützt von einigen seiner britischen Kollegen, die wie er selbst 
mit einer lebhaften Fantasie gesegnet waren, widmete sich mit Begeisterung der Erforschung dieser 
Theorie. Um all diese phantastischen Behauptungen zu widerlegen, genügt es jedoch vielleicht, zu 
wiederholen, dass die Todds niemals einen Gott verehrten, geschweige denn den Gott Israels.

Der unglückliche Deutsche, voller heiliger Frömmigkeit, lebte dreiunddreißig Jahre lang bei den 
Todds und versuchte, sie zu verstehen. Er lebte ihr tägliches Leben, folgte ihnen von Ort zu Ort*; er
wusch sich nur einmal im Jahr, ernährte sich ausschließlich von Milchprodukten und wurde 
schließlich so fett, dass er an Wassersucht litt. Metz hing mit der ganzen Kraft seines ehrlichen und 
liebevollen Herzens an den Todds, und obwohl er keinen von ihnen zum christlichen Glauben 
bekehrt hatte, rühmte er sich, ihre Sprache gelernt und drei Generationen von Todds von Christus 
erzählt zu haben. Als jedoch andere Europäer versuchten, die Aussagen des Deutschen zu 
überprüfen, stellten sie fest, dass alle seine Behauptungen unwahr waren.

Zunächst erfuhren sie, dass Metz kein einziges Wort ihrer Sprache beherrschte. Die Todds hatten 
ihm den Kanaresischen Dialekt beigebracht, den sie mit den Baddagues und den Frauen ihres 
Stammes sprachen. Metz wusste nichts von ihrer Geheimsprache, die die Ältesten bei Beratungen

* Obwohl die Todds keine Nomaden sind und Häuser besitzen, wechseln sie häufig ihren Wohnort, 
um bessere Weideplätze für ihre Büffel zu finden.

oder bei der Ausübung ihrer unbekannten religiösen Zeremonien im Tirieri – einer streng 
bewachten, heiligen Behausung, die manchmal unterirdisch ist und sich hinter dem Büffelstall 
befindet. Dieser Tempel ist einem Kult geweiht, den niemand außer den Todds kennt. Selbst die 
Frauen der Todds kennen diese Geheimsprache nicht – oder ist es ihnen vielleicht verboten, sie zu 
sprechen? Was die Erleuchtung der Todds durch das Christentum betrifft, so gestand der arme Herr 
Metz, als er krank und fast sterbend nach Outti gebracht wurde, offen, dass es ihm in diesen 



dreiunddreißig Jahren des gemeinsamen Lebens nicht gelungen war, einen einzigen Todd zu taufen, 
weder Mann noch Kind. Er hoffte jedoch, „den Samen für die zukünftige Bildung gesät zu haben”.

Aber auch dort erwartete ihn eine Enttäuschung: Die Jesuitenpatres, die aus dem westlichen Teil 
von Malabar gekommen waren, waren auf dem Nilguiri eingetroffen; sie versuchten ihrerseits, in 
den Todds eine Kolonie alter Syrer zu erkennen, die zum Christentum konvertiert waren oder 
zumindest Manichäer* waren. Sie

* Die Jesuitenpatres versuchten eines Tages zu beweisen, dass die Todds wie die alten Manichäer 
das „Licht“ der Sonne, des Mondes und sogar das einer gewöhnlichen Lampe verehrten. Ein 
solcher Beweis würde sicherlich nicht den Manichäismus belegen. Außerdem logen die Jesuiten, als
sie dies behaupteten. Die Todds lachten sehr über diese Idee, als sie mit Mrs. Morgan sprachen.

lange Zeit Nachforschungen an. Mit ihrem Geschick und ihrer gewohnten Schlauheit gelang es den 
Jesuiten, Beziehungen zu den Todds aufzubauen. Sie konnten zwar nicht ihr Vertrauen gewinnen, 
aber sie schlossen eine gute Freundschaft mit diesen normalerweise schweigsamen Wilden und 
erfuhren zu ihrer großen Freude – denn sie verabscheuen die Protestanten noch mehr als die Heiden 
–, dass Metz möglicherweise seit Jahrhunderten in engster Freundschaft mit ihnen gelebt hatte, 
ohne den geringsten Eindruck auf sie zu machen.

„Die Sprache der Weißen ähnelt dem Geschwätz der Mainas [eine Art sprechender Vögel] oder dem
Geschrei der Affen“, sagten die alten Todds zu den Jesuiten, die in ihrer Selbstgefälligkeit nicht auf 
die Bedeutung dieses zweideutigen Kompliments eingingen. „Wir hören zu und lachen. ... Was 
brauchen wir eure Götter, wenn wir unsere großen Büffel haben?“, fügten sie hinzu. Und sie 
erzählten, wie Metz ihnen vorgeschlagen hatte, ihren Glauben an die Büffel durch die Religion 
derer zu ersetzen, die ihnen ihre Weiden stahlen und sie täglich demütigten*.

Obwohl die Todds gegenüber den Jüngern Loyolas dieselbe Haltung einnahmen wie

und ich selbst darüber. Im Gegenteil, sie haben eine tiefe Abneigung gegen das Licht des Mondes.

* Bücher und Werke der missionarischen Jesuitenpatres an der Küste von Malabar.

Gegenüber Metz verspotteten die Jesuiten den ehrlichen Deutschen und verbreiteten Anekdoten 
über ihn in ganz Südindien. Wir kennen und könnten Jesuiten nennen, die mit aller Macht 
versuchten, die Einheimischen in ihrem Glauben an die Macht Satans zu bestärken, anstatt ihre 
Bekehrung zum protestantischen Christentum zuzulassen.

Diese Ereignisse fanden vor etwa zehn Jahren statt. Seitdem haben die Missionare dieser beiden 
Religionen ihre Bemühungen, die Todds zu bekehren, aufgegeben. Sie haben endlich erkannt, dass 
ihre Bemühungen nichts als Zeitverlust bedeuten würden. Und doch, trotz des völligen Fehlens 
jeglicher religiöser Gefühle, sind sich alle Schriftsteller und alle Einwohner von Outti einig, dass 
niemand in Indien so ehrlich, moralisch und wohltätig ist wie die Todds. Diese Handvoll 
patriarchalischer Wilden, ohne Familie, ohne Geschichte, ohne die geringste (zumindest sichtbare) 
Bekundung des Glaubens an heilige Prinzipien, außer ihrer Verehrung der schmutzigen Büffel, 
haben alle Europäer durch ihre kindliche Einfachheit erobert. Gleichzeitig sind die Todds weit 
davon entfernt, ein barbarisches Volk zu sein, wie ihre erstaunliche Fähigkeit, mehrere Sprachen zu 
sprechen, und ihre Fähigkeit, ihre eigene heilige Sprache geheim zu halten, beweisen.

Sullivan erzählt in seinen Memoiren, wie er stundenlang mit den Todds Gespräche führte und 
schließlich sprachlos blieb und mit tiefem Erstaunen ihrem Urteil über die Engländer lauschte. „Die
Todds haben spontan und sehr treffend unseren nationalen Charakter und unsere Fehler verstanden.“

Bis hierher habe ich dem Leser die allgemeinen Merkmale der Todds aufgezeigt; ich habe alles oder
fast alles erzählt, was man in Indien über sie weiß. Nun kann ich mit der Erzählung meiner 
persönlichen Abenteuer und Beobachtungen beginnen, die ich inmitten dieses so wenig bekannten 
und geheimnisvollen Stammes gemacht habe.



KAPITEL III

Ich lerne die Todds kennen

„Die Wahrheit, an der ich festhalte, ist in allen Denkmälern der Vergangenheit eingeprägt. Um die 
Geschichte zu verstehen, muss man die alten Symbole, die heiligen Zeichen des Priestertums und 
die Heilkunst der Urzeit studieren, eine Kunst, die heute vergessen ist. ...“

– Baron du Potet.

Die Ereignisse spielen sich in Madras in der ersten Julihälfte des Jahres 1883 ab. Der Westwind 
weht ab sieben Uhr morgens, also bei Sonnenaufgang, und hält bis fünf Uhr nachmittags 
ununterbrochen an. Dieser Wind weht bereits seit sechs Wochen und wird bis Ende August 
anhalten. Das Thermometer zeigt 128 Grad im Schatten an. Da in Russland kaum bekannt ist, was 
der Westwind im Süden Indiens bedeutet, werde ich versuchen, diesen gnadenlosen Feind der 
Europäer zu beschreiben. Alle Türen und Fenster, die in Richtung dieses gleichmäßigen, 
kontinuierlichen und samtigen Windes liegen, werden mit dicken „Tattis“ bedeckt, das sind Matten 
aus Kousi (einem duftenden Kraut); alle Ritzen werden verstopft. Die kleinste Öffnung wird mit 
Watte verstopft, einem Material, das als bester Schutz gegen diesen Westwind gilt. Aber nichts 
hindert diesen Wind daran, alles zu durchdringen – selbst Gegenstände, die wasserundurchlässig 
sind. Dieser Wind dringt in die Wände ein, und infolge seines gleichmäßigen und ruhigen Bläsens 
kommt es zu folgendem außergewöhnlichen Phänomen: Bücher, Papiere und Manuskripte, alle 
Papiere bewegen sich, als wären sie lebendig. Blatt für Blatt hebt sich, als würde es von einer 
unsichtbaren Hand erfasst, dann rollt sich jedes Blatt unter dem Druck dieses unerträglich heißen 
und brennenden Windes zu einer winzigen Röhre zusammen, woraufhin das Papier unter den 
Liebkosungen der neuen Zephyrwinde nur noch weiter zittert. Staub, der zunächst kaum 
wahrnehmbar ist, dann aber sehr dicht wird, legt sich auf Möbel und andere Gegenstände. Wenn ein
Tuch damit bedeckt ist, kann ihn keine Bürste mehr entfernen. Und wenn Sofas und Stühle nicht 
stündlich abgeklopft werden, ist die Staubschicht, die sich bis zum Abend gebildet hat, einen 
Zentimeter dick.

Es gibt nur eine Rettung, die „Punka”: Man öffnet den Mund weit, dreht sich nach Osten und bleibt 
bewegungslos sitzen oder liegen und atmet die künstlich erzeugte Frische ein, die durch die 
Bewegung eines riesigen Ventilators erzeugt wird, der über den Raum verteilt. Wenn die Sonne 
untergegangen ist, kann man reine, wenn auch überhitzte Luft atmen.

Aus diesem Grund folgen die europäischen Einwohner Madras' im März dem Beispiel der lokalen 
Regierung und ziehen bis November in die „Blauen Berge”. Auch ich beschloss zu gehen, aber 
nicht im Frühling: Es war bereits Mitte Juli, und der Westwind hatte mich bis auf die Knochen 
ausgetrocknet. Ich nahm die Einladung meiner guten Freunde, der Familie von General Morgan, an.
Am 17. Juli, halb tot vor Hitze, packte ich schnell meine Koffer und fand mich um sechs Uhr 
abends in einem Zugabteil wieder. Am nächsten Vormittag war ich in Metopolam, am Fuße des 
Nilguiri.

Dort kam ich in direkten Kontakt mit der anglo-indischen Ausbeutung, die wir Zivilisation nennen, 
und traf auch Herrn Sullivan, Mitglied des Rates und Sohn des verstorbenen Sammlers von 
Kouimbatour. Die „Ausbeutung” präsentierte sich in Form einer abscheulichen Kiste auf zwei 
Rädern, die mit einem Leinentuch bedeckt war. Ich hatte dafür bereits in Madras bezahlt, wo sie 
unter dem Pseudonym „geschlossener Wagen mit Federn und sehr bequem” angeboten wurde. Was 
Herrn Sullivan betrifft, so muss ich sagen, dass er mir wie der Schutzengel dieser Berge erschien. Er



hatte sicherlich einen sehr großen Einfluss auf diese Höhen, die sich vor uns zum Himmel erhoben, 
aber er war ebenso machtlos wie ich gegen die Ausbeutung durch die privaten britischen 
Spekulanten, die sich am Fuße des Nilgiri niedergelassen hatten. Er konnte mich nur trösten, indem 
er mir ein Beispiel gab. Nachdem er sich vorgestellt hatte, erzählte er mir, dass er auf dem Weg zu 
den Behörden sei, die ihn gerufen hatten (er hatte seine Plantage verlassen, die ich nicht kannte). 
Dann setzte er sich ohne Protest und wir setzten unsere Fahrt in dieser schrecklichen Kiste auf zwei 
Rädern fort. Die Großen der „überlegenen” Rasse, die so stolz auf die Brahmanen sind, werden 
ganz klein und zittern vor den Unterlegenen ihres eigenen Volkes in Indien. Das habe ich mehr als 
einmal beobachtet. Vielleicht fürchten sie ihre Enthüllungen, aber vielleicht fürchten sie noch mehr 
ihre giftigen Zungen und ihre allmächtigen Verleumdungen.

So fürchtete sich das Ratsmitglied, ein Wort zu dem schmutzigen Angestellten zu sagen, dem 
„Beauftragten für den Transport von Reisenden und Gepäck von Madras nach Nilguiri”. Als dieser 
Angestellte unverschämt erklärte, dass er wegen des Regens in den Bergen nicht riskieren werde, 
die Farbe und den Lack der „geschlossenen Wagen zu ruinieren, und dass die Reisenden daher in 
offenen Kutschen fahren müssten, zeigten weder Mr. Sullivan noch die anderen englischen 
Reisenden eine dieser anglo-hinduistischen Gesten, die selbst die höchsten Einheimischen in nichts 
und Nichts stellen.

Es gab nichts zu tun. Ich saß in einer zusammengekauerten Haltung in dieser Kiste auf zwei Rädern,
im Vergleich zu der die russische Tonga auf der Straße nach Simla wie ein königlicher Abteil 
gegenüber einer Hundehütte wirkt, in der die Hunde während einer Reise untergebracht sind. So 
begannen wir den Aufstieg auf den Berg. Zwei elende, abgenutzte Klepper zogen die Kutsche. Wir 
hatten kaum eine halbe Meile zurückgelegt, als einer dieser Phantome sich auf die Hinterbeine 
stellte und umfiel, wobei er die Kutsche, in der ich mitrollte, in einen Abgrund stürzte – 
glücklicherweise nicht sehr tief – in den ich jedoch nicht fiel. Ich kam mit einem blauen Auge 
davon, nur mit einer unangenehmen Überraschung und einem zerrissenen Kleid. Einer der 
Engländer eilte mir freundlicherweise zu Hilfe (sein Wagen war im roten Lehm stecken geblieben) 
und ließ dann seine Wut an dem Kutscher aus, der weder der Besitzer des zweirädrigen Wagens 
noch des auf der Straße verendeten Pferdes war. Der Kutscher war ein Einheimischer, und wir 
wussten, dass es zwecklos wäre, den Engländer zu beruhigen. Ich war gezwungen, auf die Ankunft 
eines anderen Wagens und zweier weiterer Pferde zu warten, die aus dem Depot kommen sollten. 
Ich bedauerte diese Zeitverlust nicht. Ich hatte bereits die Bekanntschaft eines der Ratsmitglieder 
gemacht – eine Bekanntschaft, die unter dem Zwang einer gemeinsamen Ausbeutung zustande 
gekommen war. Dann kam ich auch mit einem anderen Engländer ins Gespräch. Eine Stunde 
Wartezeit war vergangen, aber während dieser Zeit erfuhr ich viele neue Details über die 
Entdeckung des Nilgiri, den Vater von Herrn Sullivan und die Todds. Später, in Outti, hatte ich oft 
Gelegenheit, diese beiden „Würdenträger” wiederzusehen.

Schließlich setzten wir unsere Reise fort, aber mein Unglück war noch nicht zu Ende. Eine weitere 
Stunde war vergangen, als es zu regnen begann. Mein Taxi verwandelte sich bald in eine 
Badewanne mit Dusche. Außerdem sank die Temperatur proportional zu unserer Höhe. Endlich 
kamen wir in Chotaguiri an. Ich fror in meinem Pelzmantel. Es war noch eine Stunde Fahrt. Da war 
ich nun, in den „Blauen Bergen“, mitten in der Regenzeit. Ein Strom dickflüssigen Wassers, das 
vom durchnässten Boden rot gefärbt war, rauschte auf uns zu, und das wunderschöne Panorama zu 
beiden Seiten der Straße war fast vollständig vom Nebel verdeckt. Doch trotz dieser unangenehmen
Bedingungen genoss ich die Reise. Die frische Luft war herrlich nach der schwülen Atmosphäre in 
Madras. Obwohl sie voller Feuchtigkeit war, war sie vom Duft der Veilchen und der Kieferngärten 
erfüllt. Welche Geheimnisse hatten diese Wälder, die die Hänge der Blauen Berge bedeckten, im 
Laufe ihrer langen Existenz wohl gesehen? Was hatten diese jahrhundertealten Stämme gesehen, die
eifersüchtig Szenen wie die aus „Macbeth“ verbargen? Legenden sind heutzutage nicht mehr in 
Mode – man nennt sie Geschichten, was natürlich ist. „Eine Legende ist eine Blume, die sich nur 
auf dem Nährboden des Glaubens entfaltet.“ Der Glaube ist jedoch längst aus den Herzen des 
zivilisierten Abendlandes verschwunden. Aus diesem Grund verwelken diese Blumen unter dem 



mörderischen Atem des modernen Materialismus und der allgemeinen Ungläubigkeit.

Diese rasante Veränderung des Klimas, der Atmosphäre und der gesamten Natur erschien mir wie 
ein Wunder. Ich vergaß die Kälte, den Regen, die schreckliche Kiste, in der ich auf meinen Koffern 
saß, die halb zerbrochen und mit Schlamm verschmutzt waren; ich hatte nur noch einen Wunsch: zu
atmen, diese reine und schöne Luft zu trinken, die ich seit Jahren nicht mehr eingeatmet hatte.

Wir kamen um sechs Uhr abends in Outti an. Es war Sonntag, und bald stießen wir auf eine 
Menschenmenge, die vom Abendgottesdienst zurückkehrte. Die meisten dieser Menschen waren 
Eurasier – Europäer, in deren Adern das „schwarze“ Blut fließt. Blut – Wanderpässe mit 
„besonderen Merkmalen“, die sie von der Wiege bis zur Bahre in ihren Fingernägeln, ihrem Profil, 
ihren Haaren und ihrer Hautfarbe mit sich tragen. Ich kenne nichts Lächerlicheres als einen Eurasier
in einer modischen Jacke, dessen niedrige Stirn von einem runden Hut bedeckt ist. Noch 
lächerlicher ist vielleicht eine Eurasierin mit einem Hut, der mit Federn geschmückt ist. Sie ähnelt 
einem Pferd mit einem Kopfschmuck aus Straußenfedern, das vor einem Leichenwagen steht. Kein 
Engländer ist in der Lage, einen solchen Hass gegen die Hindus zu empfinden und vor allem zu 
zeigen wie die Eurasier. Die Tiefe ihres Hasses gegen die Ureinwohner wächst mit der Menge an 
Blut, die sie von den Einheimischen assimilieren. Die Hindus zahlen ihnen zurück, und zwar mit 
Zinsen. Der „sanfte” Heide verwandelt sich in einen grausamen Tiger, sobald in seiner Gegenwart 
das Wort „Eurasier” fällt.

Ich schaute jedoch nicht auf die Kreolen, die bis zu den Knien im schweren Schlamm von 
Outtakamand versanken, der alle Straßen dieser kleinen Stadt wie mit Blut bedeckte. Ich schaute 
nicht auf die frisch rasierten Missionare, die unter ihren offenen Regenschirmen auf den weiten 
Plätzen predigten und mit ihren Armen pathetisch gestikulierten, während das Wasser von den 
Bäumen tropfte. Die Todds gehen nicht in diesen Straßen – sie kommen selten in die Stadt. Meine 
Neugier – das erfuhr ich bald – konnte erst einige Tage später gestillt werden.

Am Abend zuvor war ich im Zug fast erstickt vor unerträglicher Hitze. Jetzt, da ich an dieses Klima 
nicht gewöhnt war, zitterte ich unter meiner Decke vor Kälte und musste die ganze Nacht ein Feuer 
machen.

Drei Monate lang, bis Ende Oktober, arbeitete ich daran, neue Informationen über die Todds und die
Kouroumbs zu sammeln. Ich ging als Nomade zu den ersteren und lernte fast alle Ältesten dieser 
beiden außergewöhnlichen Stämme kennen. Frau Morgan und ihre Töchter, die alle in diesen 
Bergen geboren waren und neben Tamil auch die Sprache der Baddagues sprachen, waren mir eine 
große Hilfe und halfen mir, meine Sammlung von Fakten jeden Tag zu bereichern. Ich habe hier 
alles zusammengetragen, was ich von ihnen persönlich und auf andere Weise erfahren konnte, 
sowie alles, was ich aus den mir anvertrauten Manuskripten entnehmen konnte. Ich übergebe diese 
Fakten dem Leser zu seiner Untersuchung.

Es gibt in der Tat keinen Stamm auf der Welt, der den Todds ähnelt. Die Entdeckung der „Blauen 
Berge” war für Madras das, was die Entdeckung Amerikas für Europa war. In den letzten fünfzig 
Jahren sind zahlreiche Bücher über Nilguiri und die Todds erschienen, und jedes stellt ausnahmslos 
die Frage: „Aber wer sind die Todds?” Woher kommen sie tatsächlich? Aus welchem Land sind sie 
gekommen – diese Riesen, diese wahren „Brobdingnags” aus dem Land Gullivers? Aus welchem 
Zweig der Menschheit, der längst ausgetrocknet und zu Staub zerfallen ist, fiel diese seltsame, 
unbekannte Frucht auf die „Blauen Berge”?

Nachdem die Engländer nun seit mehr als vierzig Jahren Seite an Seite mit den Todds leben und 
alles über sie erfahren haben, was möglich ist – also so gut wie nichts –, haben sich die Behörden in
Madras etwas beruhigt und ihre Taktik geändert. „Die Todds sind kein Geheimnis, und genau 
deshalb kann niemand sie durchschauen“, sagen die Beamten. „Es gibt und gab nichts Rätselhaftes 
an ihnen. . . . Diese Männer sind wie andere Männer. Selbst ihr Einfluss auf die Baddagues und die 
Kouroumbs, der auf den ersten Blick unverständlich ist, lässt sich leicht erklären: Es ist die 
abergläubische Furcht der unwissenden Ureinwohner und der hässlichen Zwerge vor der 



körperlichen Schönheit, der großen Statur und der moralischen Kraft, mit der dieser andere Stamm 
ausgestattet ist.

Mit anderen Worten: Die Todds sind schöne, wenn auch schmutzige Wilde, unreligiös und ohne 
bewusstes Vergangenheitsbewusstsein. Sie stellen einfach einen Stamm dar, der seine Herkunft 
vergessen hat und teilweise bestialisch ist, wie alle anderen Stämme Indiens.“

Allerdings sehen alle Beamten, Landwirte, Pflanzer und alle, die sich seit langem in Outtakamand, 
Kottaguiri und anderen kleinen Städten und Dörfern an den Hängen des Nilguiri niedergelassen 
haben, das Problem anders. Die sesshaften Bewohner der „Sanatorien”*, die in dreißig Jahren wie 
Pilze aus dem Boden schossen, wissen Dinge, die die neu angekommenen englischen Beamten 
nicht einmal in ihren Träumen sehen werden und über die Stillschweigen bewahrt wird. Wer möchte
schon zum Gespött anderer werden? Es gibt jedoch auch andere, die sich nicht scheuen, offen und 
mit Nachdruck das auszusprechen, was sie als wahr erkannt haben.

Zu diesen Letzteren gehört die Familie, die mich eingeladen hatte und seit vierzig Jahren nicht mehr
aus Outtakamand weggegangen war. Diese Familie bestand aus General Rhodes Morgan, seiner 
liebenswürdigen und gebildeten Frau und ihren acht Töchtern und verheirateten Söhnen.

* Dieser Name wird von den Engländern für Städte wie Simla, Darjeeling, Mussoorie und andere 
Städte in den Bergen Indiens verwendet, in die Offiziere und Soldaten zur Erholung geschickt 
werden.

Sie alle haben klare und feste Meinungen über die Todds und die Kouroumbs – insbesondere über 
Letztere. „Meine Frau und ich sind in diesen Bergen alt geworden“ – das war ein oft wiederholter 
Ausspruch des ehrenwerten alten englischen Generals. „Meine Frau, ich und unsere Kinder 
sprechen die Sprache der Baddagues und wir verstehen die Dialekte der anderen lokalen Stämme. 
Hunderte von Baddagues und Kouroumbs arbeiten auf unseren Plantagen. Sie sind an uns gewöhnt, 
mögen uns und betrachten uns als Mitglieder ihrer Familien, als ihre Freunde und treuen 
Beschützer. Wenn es also jemanden gibt, der sie gut kennt, ihr Familienleben, ihre Bräuche, ihre 
Riten, ihren Glauben, dann sind das nur wir, meine Frau, ich und mein ältester Sohn, der hier als 
Steuereintreiber dient. So kommen wir ständig mit ihnen in Kontakt, und gestärkt durch Tatsachen, 
die sich mehr als einmal vor Gericht bewährt haben, zögere ich nicht, offen zu erklären, dass die 
Todds und Kouroumbs wirklich und zweifellos über bestimmte Kräfte verfügen, von denen unsere 
Gelehrten keine Ahnung haben. ... Wenn ich abergläubisch wäre*, könnte ich dieses Problem ganz 
einfach lösen.

* Der ehrenwerte General ist ein „Freidenker” und schätzt den wissenschaftlichen Agnostizismus 
von Herbert Spencer und anderen Philosophen derselben Schule sehr.

Ich würde zum Beispiel wie unsere Missionare sagen: „Die Moulou-Kouroumbs sind eine teuflische
Brut, sie sind die direkten Nachkommen des Teufels. Die Todds, obwohl Heiden, dienen als 
Gegenmittel gegen die Kouroumbs; sie sind das Werkzeug Gottes, um die Macht der Kouroumbs zu
schwächen und ihre Pläne zu vereiteln.' Da ich jedoch nicht an den Teufel glaube, bin ich schon vor 
langer Zeit zu einer anderen Überzeugung gelangt: Wir können nicht leugnen, dass es im Menschen 
und in der Natur Kräfte gibt, die wir nicht verstehen. Wenn unsere hochmütige Wissenschaft sich 
weigert, ihre Realität anzuerkennen, dann liegt das an einem Mangel an Weisheit und daran, dass 
die Wissenschaft alles ablehnt, was sie nicht verstehen oder klassifizieren kann*.

„Zu oft habe ich Ereignisse erlebt, die unbestreitbare Beweise für die Existenz dieser unbekannten 
Kraft waren, sodass ich die Skepsis der Wissenschaftler in dieser Hinsicht nur ablehnen kann“†.

* Es ist interessant, die Meinungen des englischen Skeptikers mit denen des Priesters Beliousine zu 
vergleichen, der in den Zeitschriften unserer Hauptstadt zahlreiche Artikel über den Aberglauben 
des russischen Volkes in Bezug auf Zauberer und Hexerei veröffentlicht hat. Wir werden später 
feststellen, dass die Geisteshaltung des englischen Generals der des russischen Priesters sehr nahe 
kommt.



† Dies ist ein Auszug aus einem Bericht von Generalmajor Morgan an den Ausschuss, der vom 
Generalrat der Theosophischen Gesellschaft zur Untersuchung der Religionen, Bräuche, Kulte und 
Aberglauben der dravidischen Bergstämme eingerichtet wurde. 

Dies Alles, was mein verehrter Freund und Gastgeber von den Todds und den Kouroumbs gesehen 
und gehört hatte, würde Bände füllen. Ich werde eine Begebenheit erzählen, deren Echtheit vom 
General, seiner Frau und seinen Kindern bestätigt wurde. Diese Geschichte wird beweisen, wie sehr
diese gebildeten Menschen an die Hexerei und die teuflische Macht der Moulou-Kouroumbs 
glaubten.

„Nachdem ich viele Jahre in Nilguiri gelebt habe“, schreibt Mrs. Morgan* in ihrem Buch „Hexerei 
in Nilguiri“, „war ich in der Lage, das Leben und die Bräuche von Hunderten von Einheimischen 
verschiedener Stämme zu studieren, die auf unseren Plantagen arbeiteten. Ich weiß, dass sie oft auf 
Dämonologie und Hexerei zurückgreifen, insbesondere

Der Bericht, verfasst von einem der wichtigsten Mitglieder des Rates und Präsidenten der 
Theosophischen Gesellschaft von Toddebet in Outtakamand, wurde am Tag der jährlichen 
Mitgliederversammlung am 27. Dezember 1883 in Adyar (Madras) vor 3.000 Personen auf einer 
öffentlichen Versammlung verlesen. Die Familie von General Morgan ist in ganz Südindien 
bekannt. Sie genießt das Ansehen der Behörden und der gesamten europäischen Gesellschaft. Mit 
ihrer ausdrücklichen Zustimmung gebe ich ihre Namen bekannt und nehme sie als Zeugen. Die 
Skeptiker in Russland sind eingeladen, sich für weitere Informationen an den General selbst zu 
wenden, wenn sie die Meinung eines englischen Gelehrten über die Zauberei und Hexerei der 
Moulou-Kouroumbs erfahren möchten.

* Ehefrau des Generals und Tochter des Generalgouverneurs von Travankor in Trivandroum, wo 
sie geboren wurde.

Dieser Stamm ist in drei Zweige unterteilt: erstens die gewöhnlichen Kouroumbs, die aus sesshaften
Waldbewohnern bestehen, die oft als Arbeiter tätig sind; der zweite Zweig sind die Teni-Kouroumbs
(abgeleitet vom Wort „tein“, Honig), die sich von Honig und Wurzeln ernähren; der dritte Zweig 
sind die Moulou-Kouroumbs. Letztere sind häufiger in den zivilisierten Teilen der Berge, d. h. in 
den europäischen Dörfern, anzutreffen als die Teni-Kouroumbs. Sie leben in großer Zahl in den 
Wäldern in der Nähe von Viniade. Sie benutzen Pfeil und Bogen und jagen gerne Elefanten und 
Tiger. Es gibt einen Volksglauben, der oft durch Tatsachen bestätigt wird, dass die Moulou-
Kouroumbs (wie die Todds) Macht über alle wilden Tiere haben, insbesondere über Elefanten und 
Tiger. In bestimmten Fällen sind sie sogar in der Lage, deren Gestalt anzunehmen. Unter dem 
Deckmantel dieser Lykanthropie begehen die Moulou-Kouroumbs viele Verbrechen, ohne bestraft 
zu werden; sie sind sehr rachsüchtig und bösartig. Die anderen Kouroumbs wenden sich immer an 
sie, wenn sie Hilfe brauchen. ... Wenn ein Einheimischer Rache an einem Feind nehmen will, ruft er
einen Kouroumb herbei.

„Unter den Arbeitern, die auf einer Plantage in Outtakamand arbeiteten, gab es eine ganze Gruppe

Baddagues, dreißig junge und starke Männer, die alle ohne Ausnahme in unserem Gebiet 
aufgewachsen waren, wo schon ihre Väter und Mütter vor ihnen gedient hatten. Plötzlich, ohne 
ersichtlichen Grund, verringerte sich ihre Zahl. Ich bemerkte fast täglich die Abwesenheit eines 
Arbeiters, dann eines anderen. Nachforschungen ergaben, dass der Abwesende plötzlich erkrankt 
und kurz darauf gestorben war.

„An einem Markttag traf ich einen Monegar (Ältesten) des Dorfes, aus dem meine Baddague-
Arbeiter stammten. Er sah mich, blieb stehen, kam auf mich zu und begrüßte mich mit großer 
Ehrerbietung.

‚Mutter‘, sagte er, ‚ich bin traurig, denn ein großes Unglück ist über mich gekommen‘ – woraufhin 
er verzweifelt schluchzte.

„Was ist los? Sprich schnell ...“



„Alle meine Söhne sterben einer nach dem anderen, und ich bin unfähig, ihnen zu helfen, machtlos, 
das Übel aufzuhalten ... Die Kouroumbs töten sie.“

Ich verstand und fragte nach dem Motiv, das die Kouroumbs zu diesen Morden veranlasst hatte.

„Sie wollen immer mehr Geld. ... Wir geben ihnen schon fast alles, was wir verdienen, aber sie sind 
immer noch unzufrieden. Letzten Winter habe ich ihnen gesagt, dass wir kein Geld mehr haben, 
dass wir ihnen nichts mehr geben können. „Na gut ... macht, was ihr wollt ... aber wir werden 
bekommen, was wir wollen. ...“ Wenn sie so antworten, weiß man schon im Voraus, was das 
bedeutet. Solche Worte sagen den unvermeidlichen Tod mehrerer Mitglieder unserer Gruppe 
voraus. ... Nachts, wenn alle um uns herum schlafen, werden wir plötzlich geweckt und sehen einen 
Kouroumb in unserer Mitte. Unsere ganze Gruppe schläft in einer großen Schlafbaracke. ...'

„Warum schließt ihr eure Türen nicht richtig? Warum schließt ihr sie nicht ab?“, fragte ich den 
Ältesten.

„Wir sperren sie ein, aber was nützt das schon! Man kann alles verschließen – der Kouroumb 
durchdringt jedes Objekt. Keine Steinmauern können ihn aufhalten. ... Nachdem man erwacht ist, 
sieht man ihn voller Angst, er ist da – mitten unter uns – er starrt uns an, einen nach dem anderen – 
dann hebt er den Finger und zeigt auf einen, dann auf den anderen. Madou, Kourirou, Djogui (die 
Namen der letzten drei Opfer), er öffnet nicht den Mund – er schweigt – zeigt nur, dann 
verschwindet er plötzlich, ohne eine Spur zu hinterlassen! Einige Tage später werden diejenigen, 
auf die er mit dem Finger gezeigt hat, krank; Fieber überkommt sie, ihr Magen schwillt an – und der
dritte, oft der dreizehnten Tag, sterben. So sind in den letzten Monaten achtzehn junge Männer von 
dreißig unter uns gestorben. Wir sind jetzt nur noch eine Handvoll Männer. . . .‚ Und der Monegar 
vergoss heiße Tränen.

"'Aber warum reicht ihr keine Beschwerde bei der Regierung ein?‘, fragte ich.

„Werden die Saabs uns glauben? Und wer könnte einen Moulou-Kouroumb fangen?“

„Dann gebt diesen schrecklichen Zwergen, was sie verlangen, zweihundert Rupien, und lasst sie 
versprechen, die anderen in Ruhe zu lassen. ...“

„Ja, das wird notwendig sein“, seufzte der Baddague. Dann verbeugte er sich erneut und ging fort.

Diese Geschichte ist eine von vielen Begebenheiten, die mir von Mrs. Morgan erzählt wurden, einer
intelligenten und ernsthaften Frau, und sie ist ein Beweis dafür, wie sehr die Engländer den 
„abergläubischen Eingeborenen“ in ihrem Glauben an magische okkulte Kräfte nacheifern.

„Ich lebe seit über vierzig Jahren unter diesen Stämmen“, sagte die Frau des Generals oft. „Ich habe
sie lange, lange Zeit sehr genau beobachtet. Es gab eine Zeit, da glaubte ich nicht an diese ‚Kraft‘ 
und hielt alles, was damit zu tun hatte, für Unsinn. Aber überzeugt von den Tatsachen, kann ich 
nicht anders, als wie viele andere zu glauben. . . .“

„Wissen Sie, dass die Leute über Ihren Glauben an ‚Hexerei‘ lachen?“, fragte ich eines Tages.

„Ich weiß. Aber die Meinung der Masse, die oberflächlich urteilt, kann meine Überzeugung, die auf
Tatsachen beruht, nicht ändern.“

„Gestern Abend beim Abendessen erzählte mir Herr Betten lachend, dass er vor zwei Monaten den 
Kouroumbs begegnet sei und trotz ihrer Drohungen noch am Leben sei ...“

„Was hat er Ihnen genau erzählt?“, fragte Frau Morgan lebhaft, nahm ihre Brille ab und legte ihre 
Arbeit beiseite.

„Bei der Jagd hatte er einen Elefanten verwundet, aber das Tier verschwand im dichten Wald. Der 
Elefant war jedoch prächtig, und Herr Betten wollte ihn nicht verlieren. Acht Burgher-Baddagues 
waren bei ihm; er befahl ihnen, dem verwundeten Elefanten zu folgen und ihn zu finden. Aber das 
Tier zwang sie, immer weiter und weiter zu gehen. Dann, als die Baddagues plötzlich erklärten, 
dass sie nicht weitergehen würden, weil sie Angst hatten, den Kouroumbs zu begegnen, sahen sie 



den leblosen Körper des Elefanten. Als der Engländer sich dem Tier näherte, stand er plötzlich 
mehreren Kouroumbs. Sie erklärten, der Elefant gehöre ihnen, sie hätten ihn gerade getötet, was sie 
mit zwölf Pfeilen bewiesen, die in den Körper des Kadavers steckten. Betten suchte jedoch nach der
Wunde, die seine Kugel verursacht hatte. Seiner Meinung nach hatten die Kouroumbs dem Tier, das
von ihm schwer verwundet worden war, nur den Todesstoß versetzt. Die Zwerge bestanden jedoch 
auf ihrem Recht. Dann – so erzählt Herr Betten – verjagte er sie trotz ihrer Verwünschungen und 
kehrte nach Hause zurück, nachdem er dem Elefanten die Pfoten und Stoßzähne abgeschnitten 
hatte. „Ich bin noch gesund und munter“, sagte er lachend zu mir, „während die Hindus in meinem 
Büro mich schon begraben hatten, als sie von meiner Begegnung mit den Kouroumbs hörten.“

Frau Morgan hörte meine Geschichte geduldig an und fragte mich dann:

„Ist das alles, was er Ihnen erzählt hat?“

„Ja.“

Nach dem Abendessen gab es eine allgemeine Diskussion zu diesem Thema.

„Nun werde ich Ihnen erzählen, was Betten verschwiegen hat; danach werde ich einen Zeugen 
rufen, den einzigen Überlebenden dieser schrecklichen Begegnung. Hat Betten Ihnen die Worte 
wiederholt, die die Kouroumbs aussprachen, als er zum ersten Mal versuchte, die Stoßzähne des 
Tieres zu nehmen? „Wer unseren Elefanten anfasst, wird uns in der Stunde seines Todes sehen.“ 
Das ist die übliche Drohung. Wären Bettens Baddagues aus diesem Land gewesen, hätten sie sich 
lieber von ihrem Herrn auf der Stelle töten lassen, als die Drohung der Kouroumbs zu missachten. 
Aber er hatte sie aus Maissour mitgebracht. Betten verwundete das Tier, aber er ist zu empfindlich –
das gibt er selbst zu –, um den Kadaver eines Tieres in Stücke zu schneiden. Er ist nur ein halber 
Jäger – ein „Cockney“ aus London“, fügte Mrs. Morgan verächtlich hinzu. „Diese Chicaris aus 
Maissour schnitten dem Tier die Pfoten und Stoßzähne ab und trugen sie dann auf ihren Stangen 
davon. Sie waren zu acht, und wollen Sie wissen, wie viele von ihnen noch am Leben sind?“

Die Frau des Generals klatschte in die Hände. Damit rief sie ihren Diener herbei. Sie schickte ihn, 
Pourna zu holen.

Pourna war ein alter Chicari von sehr schwacher Gesundheit. Mit seinen kleinen dunklen, galligen 
Augen blickte er ängstlich zu seiner Herrin und zu mir. Er verstand sicherlich nicht, warum er in 
den Salon der Saabs gerufen worden war.

Frau Morgan sagte in entschlossenem Ton: „Als Sie vor zwei Monaten mit Betten-Saab auf 
Elefantenjagd waren, wie viele Chicaris waren Sie insgesamt?“

„Acht Männer, Madame Saab; Djotti, ein Kind, war der neunte“, antwortete der alte Mann mit 
heiserer Stimme.

„Und wie viele sind Sie heute?“

„Ich bin allein übrig geblieben, Frau Saab“, seufzte der alte Mann.

„Was!“, rief ich mit unverhohlener Angst. „Alle anderen, sogar das Kind, sind tot?“

„Mourche, sie sind tot – alle!“, stöhnte der alte Jäger.

„Erzählen Sie Frau Saab, wie und warum sie gestorben sind“, befahl Frau Morgan.

„Die Moulou-Kouroumbs haben sie getötet; ihre Bäuche schwollen an, und sie starben einer nach 
dem anderen; der letzte Mann starb vor fünf Wochen ...“

„Aber wie wurde dieser Mann gerettet?“

„Ich habe ihn sofort zu den Todds geschickt, damit sie ihn heilen“, erklärte Mrs. Morgan. „Die 
Todds haben die anderen nicht aufgenommen. Sie nehmen es nie auf sich, diejenigen zu heilen, die 
trinken, sie schicken sie zurück – deshalb sind meine guten Arbeiter einer nach dem anderen 
gestorben, insgesamt zwanzig Männer“, fügte sie mit einem Seufzer hinzu. „Da, dieser alte Mann 



wird gerade geheilt – außerdem hat er den Elefanten nicht angerührt – er hat nur ein Gewehr 
getragen. Betten hatte mir erzählt, und andere haben es später bestätigt, dass er die Chicaris bedroht 
hat, um sie dazu zwingen würde, die ganze Nacht mit den Kouroumbs im Wald zu verbringen, wenn
sie die Überreste des Elefanten nicht mitnehmen würden. Aus Angst schnitten sie ihm schnell die 
Pfoten und Stoßzähne ab und trugen sie fort. Pourna, der lange Zeit im Dienste meines Sohnes in 
Maissour gestanden hatte, eilte zu meinem Haus.

Ich schickte ihn und seine Kameraden sofort zu den Todds. Aber sie empfingen niemanden außer 
Pourna, der niemals trinkt. Die anderen wurden noch am selben Tag krank. Sie gingen wie 
Gespenster unter uns umher, grün, eingefallen, aber mit stark geschwollenen Bäuchen. Innerhalb 
eines Monats waren sie alle an „Fieber“ gestorben, laut der Diagnose des Militärarztes. „Aber ein 
armes kleines Kind kann doch noch kein Trinker sein?“, fragte ich. 

„Warum haben die Todds es nicht gerettet?“

„Selbst unsere fünfjährigen Kinder trinken“, antwortete Mrs. Morgan mit einem Ausdruck des 
Ekels. „Bevor wir in die Berge von Nilguiri kamen, gab es keinen Geruch von Alkohol; das ist das 
Geschenk der Gnade, das uns unsere Zivilisation gemacht hat. Und jetzt ...

„Jetzt? ...“

Heute tötet der Alkohol so viele Menschen wie die Kouroumbs. Er ist ihr bester Verbündeter. Sonst

wären die Kouroumbs aufgrund der Nähe der Todds machtlos.“

Bei diesen Worten verstummte unser Gespräch. Frau Morgan gab Anweisung, zwei Ochsen vor eine
große Kutsche zu spannen. Sie lud mich ein, ihr Dorf „hinter den Kräutern“ zu besuchen. Wir 
fuhren los.

Während der gesamten Fahrt sprach sie mit mir über die Todds und die Kouroumbs.

Frau Morgan liebt diese Berge und ist stolz auf sie. Sie betrachtet sich als ihr Kind, und die Todds 
und sogar die Baddague-Arbeiter gehören für sie zur Familie. Die Frau des Generals kann ihrer 
Regierung nicht verzeihen, dass sie die Zauberei und ihre verheerenden Folgen nicht anerkennt.

„Unsere Regierung ist einfach dumm“, sagte Mrs. Morgan ganz aufgeregt. „Sie weigert sich, einen 
Untersuchungsausschuss einzurichten und die von den Einheimischen aller Kasten anerkannten 
Tatsachen zu glauben, während einige von ihnen diese schrecklichen Mittel nutzen, um Verbrechen 
zu begehen, die nicht bestraft werden können. Diese Verbrechen werden viel häufiger begangen, als
bekannt ist. Die Angst vor dieser okkulten Macht ist unter unserem Volk so groß, dass sie lieber ein 
Dutzend unschuldiger Tiere durch eine ganz andere Art von Zauberei töten, als einen Patienten 
sterben zu lassen, den sie für das Opfer des bösen Blicks eines Kouroumb halten – in der 
Überzeugung, dass sie ihn auf diese Weise retten können. Eines Tages ritt ich auf dem Lande. 
Plötzlich scheute mein Pferd, bäumte sich auf und sprang seitwärts in einer völlig unerwarteten 
Weise, sodass ich fast aus dem Sattel geworfen wurde. Ich schaute auf die Straße und sah etwas sehr
Seltsames. Dort stand ein großer flacher Korb, auf dem der abgetrennte Kopf eines Schafes lag, der 
mit stumpfen Augen die Passanten anstarrte; auf diesem Teller lagen auch eine Kokosnuss, zehn 
silberne Rupien, etwas Reis und Blumen. Dieser Korb stand auf drei Pfählen, die zu einem Dreieck 
angeordnet waren, und war mit drei sehr feinen Fäden an diesem Dreieck befestigt. Das Ganze war 
so konstruiert, dass jeder, der von der einen oder anderen Straßenseite kam, unweigerlich gegen 
diese Fäden stieß, sie zerriss und so einen heftigen Schlag von dem tödlichen „Sounnioum” erhielt, 
wie diese Art von Zauberei hier genannt wird. Dies ist das gewöhnlichste Mittel, zu dem die 
Einheimischen greifen, wenn sie in Krankheitsfällen, in denen nur noch der Tod als Lösung 
erscheint, sehr oft Zuflucht nehmen. Dann bereiten sie das „Sounnioum” vor. Wer es auch nur mit 
einem Faden berührt, wird von der Krankheit befallen, während der Kranke geheilt wird. Das 
„Sounnioum”, das ich an jenem Abend beinahe getroffen hätte, war auf der Straße aufgestellt 
worden, die zum Club führt und wo zu später Stunde immer Leute vorbeikommen. Mein Pferd 
rettete mich, aber ich verlor es; es starb zwei Tage später. Wie kann man nach einer solchen 



Erfahrung nicht an das „Sounnioum” und all diese Zauberei glauben! . . .” Und sie fuhr fort: „Es 
ärgert mich, dass die Ärzte den durch Zauberei verursachten Tod einer bestimmten unbekannten 
Fieberkrankheit zuschreiben. Seltsames Fieber – das seine Opfer so unfehlbar und so intelligent 
auswählt. Es befällt niemals diejenigen, die nicht mit den Kouroumbs in Konflikt geraten. Es ist 
immer das Ergebnis einer unangenehmen Begegnung, eines Kampfes mit ihnen und das Ergebnis 
ihrer Wut auf ihr Opfer. Es gibt und gab nie irgendeine Art von Fieber in Nilguiri. Es ist der 
gesündeste Ort der Welt. Meine Kinder waren seit dem Tag ihrer Geburt noch nie eine einzige 
Stunde lang krank. Sehen Sie sich Edith und Claire an, ihre Kraft und ihre klare Hautfarbe„, fügte 
Mrs. Morgan hinzu und zeigte auf ihre Kinder.

Sie hörte nicht auf meine Komplimente. Sie schimpfte weiter über die Ärzte. Dann unterbrach sie 
plötzlich ihre Schmähreden und rief aus: “Sehen Sie, da ist einer der schönsten Mourrti der Dörfer 
der Todds. Ihr Heiliger Kapiloll, der Älteste, lebt dort."

Die Todds sind, wie ich bereits erwähnt habe, teilweise nomadisch. Der gesamte Kamm der 
Bergkette von Rongassouam bis Toddabet ist mit ihren Dörfern bedeckt, wenn man eine Gruppe 
von drei oder vier pyramidenförmigen Behausungen als Dorf bezeichnen kann.

Solche Häuser stehen nicht weit voneinander entfernt, und zwischen ihnen erhebt sich, durch seine 
Größe und sorgfältigere Bauweise hervorstechend, ein „Tiriri“, ein heiliger Stall für Büffel. Hinter 
der ersten „Kammer”, die den Büffeln und insbesondere den weiblichen Tieren als nächtlicher 
Unterschlupf dient und sehr groß ist, befindet sich immer eine zweite „Kammer”. In diesem 
hinteren Raum herrscht ewige Dunkelheit; er hat weder Türen noch Fenster, und sein einziger 
Eingang besteht aus einer Öffnung, die nicht größer ist als ein quadratischer Archin*. Dieser Raum 
muss der Tempel der Todds sein, ihr Allerheiligstes, wo die geheimnisvollen Zeremonien 
stattfinden, die niemandem bekannt sind. Die Eingangsöffnung befindet sich im dunkelsten Teil des 
Gebäudes. Keine Frau und kein verheirateter Todd darf dort eintreten, mit anderen Worten: kein 
Kout, d. h. keine Person, die der Laienklasse angehört. Nur die „Terallis”, die amtierenden Priester, 
haben freien Zugang zum inneren Tiriri.

Das gesamte Gebäude ist immer von einer ziemlich hohen Steinmauer umgeben, und der Innenhof 
oder das

* Ein Archine = 0,712 Meter.

Tou-el, gilt ebenfalls als heilig. Aus der Ferne erinnern die Häuser rund um das Tiriri durch ihre 
Form an die Zelte der Korghiz. Sie sind jedoch vollständig aus Stein gebaut und mit sehr festem 
Zement verputzt. Sie sind zwölf bis fünfzehn Fuß lang, acht bis zehn Fuß breit und nicht höher als 
zehn Fuß, gemessen vom Boden bis zur pyramidenförmigen Spitze.

Die Todds halten sich tagsüber nicht in ihren Behausungen auf, sondern verbringen dort nur die 
Nacht. Unabhängig vom Wetter – selbst während der heftigsten Monsune und bei sintflutartigen 
Regenfällen – sieht man sie in Gruppen auf dem Boden sitzen oder zu zweit umhergehen. Sobald 
die Sonne untergeht, verschwinden sie in den kleinen Öffnungen ihrer Miniaturpyramiden. Eine 
große Silhouette nach der anderen verschwindet im Gebäude. Dann verschließen sie diese Öffnung 
mit einem dicken Holzverschluss und tauchen erst am nächsten Morgen wieder auf. Nach 
Sonnenuntergang kann niemand sie sehen oder aus ihrem Versteck vertreiben.

Die Todds sind in sieben Clans oder Stämme unterteilt. Jeder Clan besteht aus hundert Männern und
vierundzwanzig Frauen. Nach Angaben der Todds variiert diese Zahl nicht und „kann sich nicht 
ändern”; seit ihrer Ankunft in den Bergen ist sie immer gleich geblieben. Die Statistiken belegen 
dies tatsächlich für die letzten fünfzig Jahre. Die Engländer erklären diese Regelmäßigkeit in der 
Zahl der Geburten und Todesfälle, die die Todds auf 700 Männer beschränkt, durch ihre bestehende 
Polyandrie; die Todds haben nur eine Frau für alle Brüder einer Familie, selbst wenn es zwölf sind.

Die bemerkenswerte Minderheit bei der Geburt weiblicher Kinder wurde zunächst auf die Tötung 
der Neugeborenen zurückgeführt, ein Brauch, der in Indien weit verbreitet ist. Dies wurde jedoch 



nie bewiesen. Trotz aller Bemühungen und unablässiger Spionage und ungeachtet aller 
versprochenen Belohnungen für die Denunziation derjenigen, die auf frischer Tat ertappt werden 
konnten (die Engländer brannten vor Verlangen, sie zu fangen, man weiß nicht warum), war es 
unmöglich, auch nur die geringste Spur von Kindermord zu finden. Die Todds haben nur ein 
verächtliches Lächeln für all diese Verdächtigungen übrig.

„Warum sollten wir diese kleinen Mütter töten?“, sagten sie. „Wenn wir sie nicht bräuchten, würden
sie nicht existieren. Wir wissen, wie viele Männer und wie viele Mütter wir brauchen; wir werden 
nicht mehr haben.“

Dieses seltsame Argument veranlasste den Geographen und Statistiker Herrn Torn, in seinem Buch 
über Nilguiri wütend zu schreiben: „Sie sind Wilde, Idioten, und sie verspotten uns.“ Diejenigen 
jedoch, die die Todds seit langem kennen und sie jahrelang beobachtet haben, sind der Meinung, 
dass die Todds mit Ernst sprechen und an ihre Behauptungen glauben. Sie gehen sogar noch weiter 
und äußern offen die Meinung, dass die Todds, wie viele andere Stämme, die in enger Verbindung 
mit der Natur leben, in viele ihrer Geheimnisse eingedrungen sind und daher in praktischer 
Physiologie weitaus besser unterrichtet sind als unsere gelehrtesten Ärzte. Die Freunde der Todds 
sind fest davon überzeugt, dass die Todds keinen Grund haben, auf Kindermord zurückzugreifen, da
sie die Zahl ihrer „Mütter“ nach Belieben erhöhen oder verringern können; sie sprechen daher die 
Wahrheit, auch wenn ihre Vorgehensweise in diesem undurchsichtigen physiologischen Problem für
alle ein unlösbares Rätsel bleibt.

Die Wörter „Frau“, „Mädchen“ und „Jungfrau“ existieren in der Sprache der Todds nicht. Die 
Vorstellung vom weiblichen Geschlecht ist bei ihnen untrennbar mit der Mutterschaft verbunden, 
und sie kennen keinen besonderen Begriff für das weibliche Geschlecht, in welcher Sprache sie sich
auch ausdrücken mögen. Ob sie von einer alten Frau oder einem einjährigen Kind sprechen, sie 
sagen immer „Mutter”, und wenn es auf Genauigkeit ankommt, verwenden sie die Adjektive „alt”, 
„jung” und „klein”. Die Todds erklären oft: „Unsere Büffel haben unsere Zahl ein für alle Mal 
festgelegt, auch die Zahl der Mütter.”

Die Todds bleiben nie sehr lange in einem mourtti, sondern ziehen von einem zum anderen, wenn 
sie neue Weideplätze für ihre Büffel brauchen. Aufgrund der Fruchtbarkeit der Flora in diesen 
Bergen gibt es nirgendwo sonst in Indien vergleichbare Weiden. Vielleicht ist dies der Grund, 
warum die Büffel der Todds alle anderen Tiere dieser Familie nicht nur in diesem Land, sondern 
weltweit an Größe und Kraft übertreffen. Aber es gibt noch ein weiteres undurchdringliches Rätsel: 
Die Baddagues und die Pflanzer haben ebenfalls Büffel, die sich von demselben Futter ernähren. 
Warum sind ihre Tiere kleiner und schwächer als die „heiligen Herden” der Todds? Die gigantische 
Statur der heiligen Büffel lässt vermuten, dass sie die letzten Überlebenden vorzeitlicher Tiere sind. 
Die Tiere der Pflanzer können sich in ihrer Kraft nicht mit denen der Todds messen, und die Todds 
lehnen es kategorisch ab, ihre Büffel für Kreuzungen zur Verfügung zu stellen.

Jeder Clan der Todds – es gibt sieben – ist in mehrere große Familien unterteilt. Jede Familie besitzt
je nach Anzahl ihrer Mitglieder ein, zwei oder drei Häuser im Mourrti, das auf mehreren Weiden 
liegt. So hat jede Familie immer eine Bleibe, wo auch immer sie sich vorübergehend niederlässt, 
und ihr Besitz erstreckt sich oft über mehrere Dörfer, die – mit dem unvermeidlichen Tiriri, dem 
Tempel-Stall für die Büffel – nur durch einen schmalen Weg voneinander getrennt sind.

Vor der Ankunft der Engländer und ihrer Ausbreitung wie eine parasitäre Vegetation an den Hängen 
des Nilguiri ließen die Todds, wenn sie einen Mourrti verließen, den Tiriri ebenso wie die anderen 
Bauten leer zurück. Als sie jedoch vom ersten Tag ihrer Invasion an die Neugier und Indiskretion 
der Neuankömmlinge bemerkten, die versuchten, in ihre heiligen Bauten einzudringen, wurden die 
Todds sehr vorsichtig. Sie sind jetzt misstrauisch, haben ihr früheres Vertrauen verloren, und wenn 
sie zu neuen Weideplätzen ziehen, lassen sie im Tiriri einen „Teralli”*-Priester, heute unter dem 
Namen Pollola† bekannt, seinen Assistenten Kapillol und zwei weibliche Büffel zurück.

„Seit einhundertsiebenundneunzig Generationen leben wir friedlich in diesen Bergen”, sagten die 



Todds in ihrer Beschwerde an die Regierung, „und keiner von uns, außer den Terallis, hat jemals die
dreimal heilige Schwelle des Tiriri überschritten. Die Büffel brüllen vor Wut. . . . Wir bitten euch, 
den weißen Brüdern zu verbieten, sich dem Tou-el [heilige Barriere] zu nähern, sonst wird eine 
Katastrophe geschehen, eine schreckliche Katastrophe. . . .”

* Asket, Einsiedler.

† Pollola, Wächter; und Kapillol, Unterwächter.

Und die Behörden waren klug genug, den Bewohnern der Täler, insbesondere den Engländern und 
den neugierigen und unverschämten Missionaren, zu verbieten, das Tou-el zu betreten oder sich ihm
auch nur zu nähern. Aber die Engländer gaben erst vollständig nach, als zwei ihrer Landsleute zu 
unterschiedlichen Zeiten getötet worden waren; die Büffel hatten sie auf ihre riesigen Hörner 
gehoben und unter ihren schweren Hufen zermalmt. Selbst der Tiger, der von den Büffeln der Todds
verachtet wird, wagt es nicht, seine Kraft gegen dieses Tier zu messen.

So konnte niemand das Geheimnis lüften, das sich in dem Raum hinter dem Stall der Büffel 
verbirgt. Selbst der Missionar Metz, der dreißig Jahre lang bei den Todds lebte, gelang es nicht, 
dieses Rätsel zu lösen. Die Beschreibung und alle Informationen zu diesem Thema von Major 
Frezer  und anderen Ethnologen und Schriftstellern sind reine Fantasie. Der Major war in den ✶
Raum hinter dem Stall der Büffel „eingedrungen” und alles, was er in diesem Tempel, an dem die 
ganze Welt interessiert war, vorfand, war ein schmutziger und völlig leerer Raum. Es ist wahr, dass 
die Todds dieses Dorf gerade an die Behörden vermietet hatten und ihre Hausgötter auf eine andere,
viel größere Weide gebracht hatten.

Alles, was sich in den Häusern und im Tempel befunden hatte, war weggebracht worden; die 
Gebäude selbst sollten niedergebrannt werden.

Die Todds beschäftigen sich nicht mit Viehzucht; sie haben weder Kühe, Schafe, Pferde, Ziegen 
noch Vögel. Sie haben nur ihre Büffel. Die Todds mögen kein Geflügel, da die Hähne die Stille der 
Nacht stören und mit ihrem Krähen die „müden Büffel“ wecken würden, erklärte mir einer der alten
Männer. Ich habe bereits erwähnt, dass die Todds keine Hunde haben, aber die Baddagues halten 
sie. Der Hund ist in den Höhlen der Wälder in der Tat sehr nützlich und sogar notwendig. Die Todds
haben weder vor noch nach der Ankunft der Engländer jemals irgendeine Arbeit verrichtet; sie säen 
nicht und ernten nicht. Dennoch haben sie alles, was sie brauchen, legen keinen Wert auf Geld und 
keiner von ihnen versteht etwas von materiellen Dingen, mit Ausnahme einiger alter Männer. Ihre 
Frauen schmücken ihre weißen Tücher – ihre einzige Kleidung – mit sehr schönen Stickereien, aber
die Männer verachten jede Handarbeit. Ihre ganze Liebe, alle ihre Gedanken, alle ihre frommen 
Gefühle gelten ihren prächtigen Büffeln. Den Frauen der Todds ist es nicht gestattet, sich den Tieren
zu nähern, nur die Männer kümmern sich um das Melken der Büffelkühe und um die Pflege dieser 
heiligen Tiere.

Einige Tage nach meiner Ankunft besuchte ich, nur von Frauen und Kindern begleitet, einen 
Mourrti, der etwa fünf Meilen von der Stadt entfernt lag. Zu dieser Zeit lebten mehrere Todd-
Familien in dem Dorf, außerdem ein alter Teralli und eine Reihe von Priestern. Ich hatte 
Gelegenheit gehabt, mehrere Todds kennenzulernen, aber weder ihre Frauen noch ihre „Zeremonie 
mit den Büffeln” gesehen. Wir waren mit der Absicht hingegangen, wenn möglich, der „Zeremonie 
der Büffel, die in den Stall kommen” beizuwohnen; ich hatte viel davon gehört und war sehr 
gespannt darauf, sie zu sehen.

Es war bereits fünf Uhr nachmittags und die Sonne verschwand hinter dem Horizont, als wir am 
Waldrand anhielten. Wir hatten unsere Kutsche stehen lassen und gingen über eine große Lichtung. 
Die Todds waren mit ihren Büffeln beschäftigt und bemerkten uns nicht, selbst als wir schon ganz 
in ihrer Nähe waren. Aber die Büffel begannen zu brüllen; einer von ihnen, zweifellos der 
„Häuptling“, der mit silbernen Glöckchen an seinen riesigen gewundenen Hörnern geschmückt war,
löste sich von der Herde und kam bis an den Rand der Straße. Er drehte seinen Kopf zu uns, blickte 
uns mit flammenden Augen an und stieß dann ein Brüllen aus, als wolle er sagen: „Wer seid ihr?“



Man hatte mir gesagt, dass Büffel faul und dumm seien und dass ihre Augen ausdruckslos seien. Ich

hatte dieselbe Meinung, bevor ich die Büffel der Todds kennenlernte, insbesondere bevor ich diesen
Büffel kennenlernte, der auf uns zukam, um in seiner Tiersprache mit uns zu sprechen. Seine Augen
brannten wie zwei glühende Kohlen, und in der Unruhe seiner schrägen Augen sah ich einen 
Ausdruck der Überraschung und des Misstrauens.

„Komm ihm nicht zu nahe“, riefen meine Begleiter. „Das ist das Oberhaupt und heiligste Tier der 
ganzen Herde. Er ist sehr gefährlich.“ Ich hatte nicht die Absicht, mich dem Büffel zu nähern. Im 
Gegenteil, ich wich viel schneller zurück, als ich mich genähert hatte. In diesem Moment sprang ein
großer, schöner Jüngling, wie Hermes unter den Rindern des Jupiter, mit einem Satz zwischen den 
Büffel und uns. Er verschränkte die Arme, verneigte sich vor dem „heiligen“ Kopf des Tieres und 
begann, ihm Worte ins Ohr zu flüstern, die keiner von uns verstand. Dann ereignete sich ein so 
seltsames Phänomen, dass ich es, hätte es nicht von den anderen bestätigt worden, für eine einfache 
Halluzination gehalten hätte, hervorgerufen durch all die Geschichten und Anekdoten, die mir über 
diese heiligen Tiere erzählt worden waren.

Sobald der junge Teralli seine ersten Worte zu ihm gesprochen hatte, drehte der Büffel seinen Kopf 
zu ihm, als würde er wirklich zuhören und verstehen. Dann sah er uns an und schüttelte den Kopf 
und begann, in kurzen Stößen zu schnauben, was wie eine intelligente Antwort auf die respektvollen
Beobachtungen des Teralli wirkte. Schließlich warf der Büffel einen weiteren gleichgültigen Blick 
auf uns, wandte sich von der Straße ab und ging langsam zu seiner Herde zurück.

Die Szene kam mir komisch vor und erinnerte mich so sehr an das Volksgespräch des russischen 
Moujik mit dem angeketteten Bären „Mikhailo Ivanitich“, dass ich fast in Gelächter ausgebrochen 
wäre. Als ich jedoch die ernsten und eingeschüchterten Gesichter meiner Begleiter sah, hielt ich 
mich zurück.

„Sie haben es gesehen – ich habe Ihnen die Wahrheit gesagt”, sagte ein etwa fünfzehnjähriges 
Mädchen leise, triumphierend und zugleich ängstlich zu mir. „Der Büffel und der Teralli verstehen 
sich und sprechen miteinander wie Menschen ...”

Zu meiner großen Überraschung widersprach die Mutter ihrer Tochter nicht, sie machte keine 
Bemerkung. Etwas verwirrt durch meine fragenden, erstaunten Blicke, sagte sie: „Die Todds sind in
allem ein seltsames Volk. Sie sind inmitten der Büffel geboren und leben dort. Sie trainieren sie 
jahrelang, und man muss tatsächlich glauben, dass sie mit ihnen sprechen ...“

Die Frauen der Todds erkannten Mrs. T. und ihre Familie unter uns; sie kamen auf die Straße und 
umringten uns. Es waren fünf; eine trug ihr Kind, das trotz des kalten Windes und des regnerischen 
Wetters völlig nackt war. Dann waren da noch drei andere, sehr jung und außergewöhnlich schön, 
und eine alte Frau, die nicht schlecht aussah, aber fast zu schmutzig war. Diese alte Frau kam auf 
mich zu und fragte mich – vermutlich auf Kanaresisch –, wer ich sei. Ich verstand ihre Frage nicht, 
und eines der jungen Mädchen antwortete für mich. Als mir die Frage und die Antwort übersetzt 
wurden, erschien mir Letztere sehr originell, obwohl sie nicht ganz der Wahrheit entsprach.

Ich wurde als „Mutter” vorgestellt, die aus einem fremden Land komme und „die Büffel liebe”, wie 
mir meine Dolmetscherin sagte. Diese Erklärung beruhigte die alte, schmutzige Frau sichtlich und 
machte sie sogar fröhlich. Ohne diese Empfehlung, wie ich später erfuhr, wäre es mir nicht möglich 
gewesen, später am Abend an der Zeremonie mit den Büffeln teilzunehmen. Die alte Frau lief zu 
einem der Teralli, dem Ältesten, der von einer Gruppe junger Priester umgeben war und in einiger 
Entfernung in einer malerischen Haltung stand, gestützt auf den prächtigen schwarzen Rücken des 
uns bereits bekannten „Häuptlingsbüffels”. Er kam sofort zu uns und sprach Frau S. an, die ihre 
Sprache ebenso gut beherrschte wie die Einheimischen.

Was für ein schöner, imposanter alter Mann! Ich konnte nicht umhin, diesen Asketen der Berge mit 
den anderen hinduistischen oder muslimischen Einsiedlern zu vergleichen. Letztere sind schwach 
und sehen aus wie Mumien, während ein Teralli von erstaunlicher Gesundheit, körperlicher Kraft 



und Vitalität ist, wie eine alte Eiche. Sein Bart begann silbrig zu werden, und sein Haar, das in 
schweren Locken herabfiel, war weiß. Er hielt sich kerzengerade und näherte sich uns langsam, und
es kam mir vor, als sei das lebende Bild von Velisar aus seinem Rahmen getreten. Der Anblick 
dieses stolzen und schönen alten Mannes, der einem König in Lumpen glich und von sechs 
mächtigen und prächtigen Kapilollis umgeben war, weckte in mir eine brennende Neugier und den 
unwiderstehlichen Wunsch, alles über diesen Stamm und insbesondere seine Geheimnisse zu 
erfahren.

Es war jedoch unmöglich, mein Verlangen in diesem Moment zu stillen. Wie die große Mehrheit 
der Europäer sprach ich die Sprache der Todds nicht. Also musste ich geduldig und ohne zu klagen 
warten. Ich konnte nur zusehen und beobachten, was mir zu sehen erlaubt war. An diesem Abend 
nahm ich an der folgenden seltsamen Zeremonie teil, die die Todds täglich durchführen.

Die Sonne war fast vollständig hinter den großen Bäumen verschwunden, als die Todds ihre 
heiligen Tiere für die Rückkehr in den Stall vorbereiteten. Die etwa hundert Büffel grasten friedlich 
auf der Weide, in ihrer Mitte stand der „Häuptling”, der seinen Beobachtungsposten nie verlässt. 
Jeder Büffel hatte kleine Glöckchen an den Hörnern, aber während diese aus Kupfer waren, 
zeichnete sich der Häuptling durch Glöckchen aus reinem Silber und Ohrringe aus Gold aus.

Die Zeremonie begann folgendermaßen: Die Büffelkälber wurden von ihren Müttern getrennt und 
in einem speziellen Stall in der Nähe des Tou-el eingesperrt, wo sie bis zum Morgen blieben. Dann 
wurden die breiten Türen einer sehr niedrigen Mauer geöffnet. Diese Mauer war so niedrig, dass wir
von der Straße aus alles sehen konnten, was im Tou-el geschah. Unter dem Läuten ihrer Glöckchen 
traten die Büffel nacheinander ein und stellten sich in einer Reihe auf. Dies waren die männlichen 
Büffel. Die Weibchen warteten, bis sie an der Reihe waren. Jeder Büffel wurde zu einer Zisterne 
oder eher einem Becken geführt, wo er gewaschen und mit Kräutern getrocknet wurde; dann, 
nachdem er seinen Durst gestillt hatte, wurde er im Tiriri eingesperrt.

Nun, worin liegt das Interessante an dieser Zeremonie? Wenn sich die Büffel den Toren nähern, 
stehen die „Laien und Frauen” (d. h. etwa 80 Männer und etwa zwei Dutzend Frauen 
unterschiedlichen Alters) stehen in einer Reihe auf jeder Seite der Türen, die Männer rechts und die 
„Mütter” links. Sie begrüßen jeden Büffel, wenn er vorbeikommt. Darüber hinaus führt jeder Todd 
der Laienkaste bestimmte unverständliche Gesten aus, die tiefen Respekt ausdrücken. Die gleiche 
Zeremonie wird für die weiblichen Büffel wiederholt. Außerdem reichen sie den weiblichen Büffeln
Kräuter und verneigen sich bis zum Boden. Die „Mutter“, deren Opfergabe von der 
„Häuptlingsbüffelkuh“ angenommen wurde, betrachtet sich als sehr glücklich, da dies als gutes 
Omen gilt.

Nachdem die männlichen Büffel versorgt und eingesperrt worden sind, beginnen die Männer, die 
weiblichen Büffel zu melken, die keine der Frauen in ihre Nähe lassen. Diese heilige Zeremonie 
dauert zwei Stunden; die Gefäße, die aus Rinde hergestellt sind, werden, nachdem sie mit Milch 
gefüllt worden sind, sieben Mal um die weiblichen Tiere herumgetragen und dann in der 
„Molkerei”, einem speziellen, sehr sauber gehaltenen Gebäude, abgestellt. Nur die „Eingeweihten”, 
d. h. die Kapilolls, dürfen die Tiere melken, und sie erfüllen diese Aufgabe unter der Aufsicht des 
Häuptlings Teralli, des obersten Priesters.

Nach dem Melken der Büffel werden die Türen des Tou-el geschlossen und die Eingeweihten 
betreten den Stall der Büffel. Dann wird laut der Aussage der Baddagues der Raum neben dem Stall
mit vielen kleinen Lampen beleuchtet, die bis zum Morgen brennen. Diese Kammer ist nur den 
Eingeweihten vorbehalten. Niemand weiß, was sich in diesem geheimen Heiligtum während der 
Nacht abspielt, und es besteht keine Hoffnung, dass dies jemals bekannt wird.

Die Todds verachten Geld; es ist unmöglich, sie zu bestechen, da sie nichts brauchen und alles, was 
ihnen nicht gehört, mit Gleichgültigkeit betrachten. Wie Captain Garkness und andere, die lange 
Zeit mit ihnen gelebt und ihr tägliches Tun beobachtet haben, treffend gesagt haben: Die Todds sind
im wahrsten Sinne des Wortes „desinteressiert“*.



* H. P. B. verwendet ein russisches Wort, „bezserebrennik“, das „bez“ (ohne) und „serebro“ 
(Geld) bedeutet und auch „desinteressiert“ bedeutet.

KAPITEL IV

Da ich mich in dieser Geschichte in Bezug auf alles, was die außergewöhnlichen Kräfte der Todds 
und der Kouroumbs betrifft, auf die Aussagen von Mrs. Morgan und ihrer Familie verlassen muss, 
habe ich das Gefühl, dass diese Unterstützung in den Augen der ungläubigen Menge fragil ist. 
Vielleicht wird man uns sagen: „Theosophen, Spiritisten, Psychisten, ihr seid alle gleich, ihr glaubt 
an Tatsachen, die die Wissenschaft nicht anerkennt und sogar mit der Verachtung zurückweist, die 
sie verdienen. Eure Phänomene sind nur Halluzinationen, die ihr alle erlebt, und Dinge, die kein 
vernünftiger Mensch ernst nehmen wird.”

Wir sind seit langem bereit, uns all diesen Einwänden zu stellen. Da die wissenschaftliche Welt und 
in ihrem Gefolge die Massen, die den von ihr vorgezeichneten Wegen folgen, den Wert der Arbeit 
bestimmter großer Wissenschaftler geleugnet haben, geben wir sicherlich nicht vor, die 
Öffentlichkeit überzeugen zu wollen. Wenn die Aussagen der Professoren Hare, Wallis, Crookes 
und zahlreicher anderer Koryphäen der Wissenschaft abgelehnt werden und wenn wir wissen, wie 
diejenigen, die noch gestern mit unterwürfiger Leidenschaft die Namen dieser großen Erfinder 
aussprachen, sie heute mit einem Lächeln verächtlicher Mitleid aussprechen, als handele es sich um 
Menschen, die plötzlich den Verstand verloren hätten –, dann kann unser Fall als verloren betrachtet
werden.

Wo ist der Mensch, der sich tief für die psychologischen Probleme unserer Zeit interessiert und sich 
nicht an die langen, gründlichen und gewissenhaften Studien des Chemikers Crookes erinnert? Er 
hat durch unwiderlegbare Experimente mit wissenschaftlichen Apparaten bewiesen, dass in 
Gegenwart von Menschen, die als Medien bezeichnet werden, oft völlig unerklärliche Phänomene 
auftreten. Und damit hat er die Existenz von Kräften und Fähigkeiten des Menschen nachgewiesen, 
die noch nicht erforscht sind und von denen niemand in der Royal Society auch nur zu träumen 
gewagt hätte. Als Belohnung für diese Entdeckung, die das gläubige und vor allem das ungläubige 
Europa und Amerika erschütterte, hat diese Royal Society, blind und taub für alles Psychische und 
Geistige und dem Beispiel der französischen Universität in Bezug auf Charcot folgend, den 
ehrlichen Herrn Crookes fast aus ihrem Kreis ausgeschlossen.

* Die Tatsache, dass Crookes der Theosophischen Gesellschaft angehört, wird seinem Ruf noch 
mehr schaden. Wehe jedoch der Royal Society. Ihre Mitglieder beginnen, einem nach dem anderen, 
dem Beispiel des großen Chemikers zu folgen und sich psychischen oder theosophischen Gruppen 
anzuschließen. Lord Carnarvon, Balkaren, die Professoren Wallis, Sidjouik, Banet, Oliver Lodge, 
Balfour, Stuart und andere sind alle entweder „Psychisten” oder Theosophen, oft sogar beides. 

Wir bitten den Leser, sich daran zu erinnern, dass dieser Bericht keineswegs die Propaganda des 
Spiritismus zum Ziel hat. Wir begnügen uns damit, Tatsachen zu verkünden. Wir versuchen, den 
Massen die Augen zu öffnen, indem wir ihnen die Realität abnormaler, seltsamer, noch ungeklärter, 
aber keineswegs übernatürlicher Phänomene aufzeigen. Die Theosophen glauben an die Wahrheit 
der medialen Tatsachen – an echte Experimente, nicht an die Tricks, die leider in siebzig Prozent 
der Fälle vorkommen; aber sie lehnen die Theorie der „Geister” ab. Ich, der ich diese Zeilen 
schreibe, glaube nicht an die Materialisierung der Seelen der Toten und akzeptiere keine 
spiritistischen Erklärungen, noch weniger deren Philosophie. Alle Phänomene, von denen in diesem
letzten Vierteljahrhundert die Rede war, sind so real und unbestreitbar wie vielleicht die Existenz 
der Medien. Aber diese Phänomene besitzen ebenso viel von dem, was man „Spiritualität” nennen 
kann, wie jene ehrlichen Tischler und Schmiede, die in Südfrankreich und Süddeutschland als 
Apostel in Dorfmysterien gelten und von den Vertretern der Kirche wegen ihrer muskulösen Arme 
und ihrer stattlichen Statur ausgewählt wurden.



Dieser Glaube an die Realität der Tatsachen und das Misstrauen Englands, in Bezug auf jegliche 
Scharlatanerie wird von allen Menschen geteilt, die sich Spiritualisten nennen, und von den 
Mitgliedern der Theosophischen Gesellschaft; den Brahmanen Indiens auf der einen Seite und auf 
der anderen Seite einigen hundert Wissenschaftlern, die sehr kompetent sind, den Spiritismus zu 
beurteilen. Der Chemiker Crookes gehört zur letzteren Kategorie, „n'en de'plaise aux spirites”, die 
in ihren Veröffentlichungen das falsche Gerücht verbreiten, er sei ein überzeugter Spiritist.

Die Spiritisten irren sich gewaltig. Früher, als wir Herrn Crookes noch nicht persönlich kannten, 
verwirrten uns diese Berichte über ihn. Aber im April 1884 sprachen wir in seinem Haus in London 
in Anwesenheit vieler Zeugen und später, als wir allein waren, offen mit ihm über all diese 
Gerüchte. Herr Crookes antwortete direkt und ohne zu zögern, dass er nach wie vor fest an die von 
ihm in seiner „Strahlende Materie” beschriebenen medialen Phänomene glaube die er uns gezeigt 
und erklärt hatte – aber er habe schon lange keinen Glauben mehr an Geistererscheinungen, obwohl
er früher zu einer solchen Erklärung geneigt gewesen sei.

„Wer war dann Katie King?”, fragten wir.

„Ich weiß es nicht. Sehr wahrscheinlich der Doppelgänger von Miss Cook [der Medium]”, 
antwortete der Wissenschaftler und fügte hinzu, dass er die ernsthafte Hoffnung habe, Biologie und 
Physiologie bald von der Existenz dieses halbmateriellen Doppelgängers im Menschen überzeugen 
würden.

Der folgende Einwand kann ebenfalls erhoben werden: Die Tatsache, dass es Wissenschaftler gibt, 
die an einen Doppelgänger und an Spiritismus glauben, beweist nicht die Realität dieser 
Doppelgänger oder der medialen Phänomene. Außerdem sind diese Wissenschaftler in der 
Minderheit, während diejenigen, die die von der heutigen Wissenschaft noch nicht bewiesenen 
Tatsachen leugnen, eine überwältigende Mehrheit bilden. Darauf werde ich nicht eingehen. Ich 
begnüge mich mit der Bemerkung, dass es derzeit nur einen kleinen Prozentsatz intelligenter 
Menschen gibt, nicht nur in der gesamten Menschheit, sondern auch in den gebildeten Schichten 
selbst. Die Mehrheit besitzt gegenüber der Minderheit nur eine offensichtliche Überlegenheit, 
nämlich die der rohen, tierischen Kraft. Sie missachtet die Minderheit und versucht, sie zu 
vernichten oder zumindest ihre Stimme zu ersticken. Diese Tatsache lässt sich überall beobachten. 
Die Massen der Anhänger der öffentlichen Meinung üben Druck auf diejenigen aus, die die 
Wahrheit bevorzugen. Die Royal Society of England und die Universität von Frankreich verfolgen 
Wissenschaftler, die es wagen, im Namen der in Ungnade gefallenen Wahrheit die Grenzen zu 
überschreiten, die sie um ihre engen materialistischen Vorstellungen herum streng festgelegt haben. 
Die Spiritisten versuchen, die Theosophen zu besiegen und sogar zu unterdrücken. All das gehört 
zur Ordnung der Dinge. Wir sind sicher, dass es auch viele intelligente Menschen gibt, die an die 
persönliche Anwesenheit der Seelen Verstorbener in spiritistischen Séancen glauben, an „Geister”, 
die sich mit Materie umhüllen, an ihre Offenbarungen, an die Philosophie von Allan Kardeck und 
sogar an die Unfehlbarkeit professioneller und öffentlicher Medien. Wir bringen jedem 
individuellen Glauben den gebührenden Respekt entgegen, teilen jedoch nicht die Überzeugungen 
der Spiritisten. Wir nehmen uns die Freiheit, bei unseren persönlichen Überzeugungen zu bleiben. 
Nur die Zeit und die Hilfe der Wissenschaft, wenn sie ihre Taktik geändert hat, werden zeigen, wer 
Recht hat und wer Unrecht hat.

Fest davon überzeugt, dass die einflussreichen Institutionen – die Royal Society of England und die 
anderen gelehrten Akademien Europas – uns niemals zu Hilfe kommen werden (zumindest jetzt, zu 
unseren Lebzeiten), sicher, dass die Mehrheit der Wissenschaftler entschlossen ist, all diese 
psychologischen Phänomene über Jahrhunderte hinweg zu leugnen, da sie wissen, dass die Masse 
immer oberflächlich urteilt und alles, was sie nicht versteht, als groben Aberglauben betrachtet 
(während viele sich fürchten, zu verstehen); schließlich davon überzeugt, dass alle sich einig sein 
werden, nur die von ihnen selbst ohne große Begründung formulierten Schlussfolgerungen als 
Wahrheit und Tatsache zu bezeichnen, obwohl es eine Tatsache ist, dass fast alle von Menschen 
aufgestellten wissenschaftlichen Theorien zu allen Zeiten nacheinander aufgegeben wurden; in der 



Gewissheit, dass wir trotz aller Bemühungen nicht in der Lage sein werden, den Gedankengang 
unseres Jahrhunderts zu ändern, beschlossen wir, allein zu handeln und selbst nach den 
notwendigen Erklärungen zu suchen.

Zwei Jahre lang sammelten wir alle möglichen Informationen und studierten die „Hexerei” der 
Kouroumbs, und weitere fünf Jahre lang versuchten wir, die Erscheinungsformen derselben Kraft in
den verschiedenen Stämmen Indiens zu erforschen. Der Zentralrat der Theosophischen Gesellschaft
bildete ein Komitee, und wir trafen alle Vorkehrungen, um mögliche Tricks zu vermeiden. Unsere 
Kollegen, die aus den schlimmsten Skeptikern ausgewählt worden waren, kamen zu demselben 
Schluss: „Alles, was über diese Stämme gesagt wird, beruht auf realen Tatsachen. Mit Ausnahme 
natürlich der enormen Übertreibungen der abergläubischen Masse des Volkes sind alle diese 
Tatsachen mehr als einmal bewiesen worden. Wie die Todds, die Kouroumbs, die Jannades und 
andere Stämme aufgrund dieser Fähigkeiten Macht über Menschen ausüben, wissen wir nicht und 
maßen uns auch nicht an, dies zu erklären. Wir erklären nur, was wir gesehen haben.”

Dies sind die Worte unserer Kollegen, Hindus, die nach den zeitgenössischen englischen 
Bildungsstandards erzogen wurden, also Materialisten sind, im vollen Sinne des Wortes, und die 
weder an persönliche Götter noch an die Geister der Spiritisten glauben. Wir kommen zu dem 
gleichen Schluss, aber wir vermuten – und diese Vermutung kommt einer Gewissheit gleich –, dass 
diese Kraft der Nilguirian-Zauberer unser alter Freund ist, die „psychische Kraft“ der Doktoren 
Carpentier und Crookes. Wir haben sehr sorgfältige, unparteiische und ernsthafte Experimente an 
uns selbst und an anderen durchgeführt. Und wir glauben, dass vor den Augen der Doktoren 
Charcot, Crookes und Tsellner, als es um die „Zauberer” ging, dieselbe und einzige Kraft wirkte; 
die Verschiedenheit ihrer Erscheinungsformen hängt vor allem von den Unterschieden der 
menschlichen Organismen ab, dann von der Umgebung, von der Sphäre, in der diese Kraft sich 
manifestiert, sehr auch von den klimatischen Verhältnissen und schließlich von den geistigen 
Neigungen der Menschen, die man „Medien” nennt.

Andere haben vor mir über die Todds und die Kouroumbs geschrieben. Aber in den Beschreibungen
der Engländer ist es unmöglich, etwas zu finden, etwas zu verstehen, das über die bereits zitierten 
Hypothesen hinausgeht.

In der Verzweiflung, jemals aus diesem Labyrinth herauszufinden und wieder das himmlische Licht 
zu sehen, wollte ich einheimische Pandits befragen, die dafür bekannt sind, „historische Berichte 
und Legenden” zu verbreiten.

Die Pandits verwiesen mich an einen asketischen Baddague. Dieser Einsiedler, der sich nie wusch, 
war sehr freundlich und gastfreundlich. Für ein paar Säcke Reis erzählte er einem der 
Einheimischen, einem Mitglied unserer Gesellschaft, drei Tage und drei Nächte lang ohne 
Unterbrechung Legenden seines Volkes. Es ist unnötig zu sagen, dass die Anglo-Hindus nichts von 
den Tatsachen wissen, die ich dem Leser gleich schildern werde.

Das Wort Baddague stammt aus dem Kanaresischen und bedeutet wie das tamilische Wort 
„vadougan“ „nördlich“: Alle Baddagues kamen aus dem Norden. Als sie vor sechshundert Jahren in
den „Blauen Bergen“ ankamen, fanden sie dort bereits die Todds und die Kouroumbs vor. Die 
Baddagues sind sich sicher, dass die Todds bereits seit Jahrhunderten auf dem Nilguiri lebten.

Die Zwerge (Kouroumbs) erklären ihrerseits, dass ihre Vorfahren sich in den Dienst der Todds 
stellten oder sich bereit erklärten, Sklaven der noch in Lanka (Ceylon) lebenden Vorfahren der 
Todds zu werden, „um das Recht zu erhalten, auf ihrem Land zu leben”, unter der Bedingung, „dass
ihre Nachkommen immer unter der Aufsicht der Todds bleiben würden”.

Andernfalls, so bemerken die Baddagues, „hätten diese Teufel bald alle Menschen auf der Erde 
getötet, mit Ausnahme ihrer selbst“. Die Kouroumbs, wenn man ihnen ihre teuflische Bosheit 
vorwirft, widersprechen dieser Erklärung der Baddagues nicht, im Gegenteil, sie sind stolz auf ihre 
Macht.



Zähneknirschend, in ihrer machtlosen Wut gegen die Todds, sind sie bereit, sich wie Skorpione 
selbst zu stechen, sich mit ihrem eigenen Gift zu töten. General Morgan, der sie oft in ihren 
Wutanfällen gesehen hat, sagte mir, dass er als Positivist „Angst habe, gegen seinen Willen an den 
Teufel glauben zu müssen“.

Andererseits behaupten die Baddagues, dass die enge Verbindung ihres Stammes mit den Todds 
sehr alt sei.

„Unsere Vorfahren haben ihnen bereits unter König Rama gedient“, bekräftigen sie. „Deshalb 
dienen auch wir ihnen.“

„Aber die Todds glauben nicht an die Devas eurer Väter?“, fragte ich eines Tages einen Baddague.

„Das ist nicht so; die Todds glauben sehr wohl an ihre Existenz“, lautete die Antwort. „Aber sie 
erweisen ihnen keine Ehre, weil sie selbst Devas sind.“

Die Baddagues sagen, dass in dem Jahr, als der Gott Rama mit einer großen Armee von Affen auf 
Lanka vorrückte, viele Menschen aus Zentral- und Südindien die Ehre erlangen wollten, Verbündete
des großen „Avatars“ zu werden. Unter ihnen waren auch die Kanarasians, Vorfahren der 
Baddagues, von denen die Baddagues behaupten, dass sie von ihnen abstammen. Tatsächlich teilen 
die Baddagues ihren Stamm in achtzehn Kasten ein, darunter Brahmanen von hoher Geburt, wie 
zum Beispiel die „Vodei“, ein Zweig der Familie, die heute in Maissour regiert. Die Engländer 
konnten sich von der Richtigkeit dieser Behauptungen überzeugen. In den alten Chroniken des 
Hauses Maissour sind bis heute Dokumente erhalten, die zeigen: Erstens, dass die Vodei und die 
Baddagues ein und denselben Stamm bilden und alle aus Karnatik stammen; zweitens, dass die 
Ureinwohner dieses Landes am großen heiligen Krieg des Königs Aoude Rama gegen die 
Rackchas, Riesen und Dämonen der Insel Lanka (Ceylon) teilgenommen haben.

Und es sind dieselben Brahmanen, die stolz auf ihre edle und alte Herkunft sind, die unter den 
Baddagues dieses Gefühl der Verehrung aufrechterhalten – nicht für sich selbst, wie es alle anderen 
Brahmanen im übrigen Indien tun –, sondern gegenüber den Todds, die ihre Götter ablehnen. Die 
wahre Ursache für diesen außergewöhnlichen Respekt zu finden, ist sehr schwierig, und dieses 
Rätsel regt weiterhin die Neugier der Engländer an. Es ist fast unmöglich, dieses Problem zu lösen, 
wenn man die Gesetze der Brahmanen kennt. Tatsächlich ist diese stolze Kaste, die sich weigert, für
die Briten für irgendeinen Betrag von Geld zu arbeiten; diese Brahmanen, die selbst kein Paket von 
einem Haus zum anderen tragen wollen, weil sie darin eine persönliche Demütigung sehen – sind 
genau diejenigen unter den Baddagues, die die eifrigsten Anhänger der Todds sind. Sie arbeiten 
nicht nur ohne Bezahlung für die Todds, sondern schrecken auch nicht vor den ihrer Meinung nach 
niedrigsten Arbeiten zurück, wenn diese auf Wunsch der Todds oder, genauer gesagt, auf Befehl 
dieser frei gewählten Herren ausgeführt werden müssen. Diese Brahmanen sind bereit, den Todds 
als Maurer, Diener, Tischler und sogar als Parias zu dienen. Während diese hochmütigen Hindus 
gegenüber anderen Völkern, sogar gegenüber den Engländern, voller Stolz sind, während sie die 
dreifache heilige Insignie der Brahmanen tragen und als Einzige das Recht haben, die Zeremonien 
der Aussaat und der Ernte zu leiten (obwohl sie dieses Recht oft aus Angst an die Kouroumbs 
abtreten), werfen sie sich alle vor den Todds nieder.

Doch auch sie, diese Brahmanen-Baddagues, besitzen diese wunderbare „Kraft” in ihren magischen
Erscheinungsformen.

So müssen sie jedes Jahr während der Feste der „letzten Ernte des Jahres” den unwiderlegbaren 
Beweis erbringen, dass sie direkte Nachkommen der eingeweihten Brahmanen, zweimal Geborenen,
sind. Deshalb gehen sie langsam hin und her, barfuß und mit ohne sich auch nur das Geringste zu 
verletzen, über eine breite Spur aus glühenden Kohlen oder weißglühendem Eisen. Diese feurige 
Spur verläuft entlang der Fassade des Tempels – das sind 29 bis 35 Fuß – und die Brahmanen 
stehen regungslos darauf oder gehen darauf wie auf einem Boden. Jeder Baddague – Vodei – muss 
zur Ehre seiner Kaste mindestens sieben Mal die gesamte Strecke zurücklegen.



Die Engländer behaupten, dass diese Brahmanen das Geheimnis einer pflanzlichen Essenz kennen, 
die die Haut der Hände und Füße unempfindlich gegen Feuer macht – es würde ausreichen, die 
Extremitäten mit dieser Flüssigkeit einzureiben. Der Missionar Metz behauptet jedoch, dass auch 
dies nur ein Wunderwerk sein kann.

„Was kann diese stolze Brahmanenkaste dazu bewegen, sich so zu erniedrigen, dass sie einen 
Stamm verehrt, der ihr in seiner Kultur und seinen intellektuellen Fähigkeiten unterlegen ist? Das 
ist für mich ein unlösbares Rätsel“, schreibt Kapitän Harkness. (Die Bergstämme von Nilguerry.) 
„Sicherlich sind die Baddagues von Natur aus schüchtern; außerdem sind sie nach Jahrhunderten in 
der Einsamkeit der Berge zu Wilden geworden; das Rätsel lässt sich jedoch lösen, wenn man 
feststellt, dass sie wie alle Bergbewohner Indiens ein abergläubisches Volk sind. Dennoch ist eine 
solche Manifestation des Individuums für einen Psychologen sehr interessant.“

Das ist unbestreitbar. Der ursprüngliche Grund für diese Verehrung ist jedoch noch 
„merkwürdiger“, auch wenn die Engländer – und noch weniger die Skeptiker – ihn nicht erkennen 
können. Zunächst einmal stehen die Todds den Baddagues weder in ihrer Intelligenz noch in ihrer 
Herkunft nach; im Gegenteil, auch in dieser Hinsicht sind sie ihnen unendlich überlegen. Darüber 
hinaus muss der wahre Ursprung der Verehrung der Todds durch die Baddagues nicht in der 
Gegenwart gesucht werden, sondern in einer sehr fernen Vergangenheit, in jenem Zeitalter der 
Geschichte der Brahmanen, das unsere modernen Wissenschaftler nicht nur nicht ernsthaft 
untersuchen wollen, sondern an das sie gar nicht glauben. Diese Arbeit ist zwar schwierig, aber 
nicht unmöglich. Die verstreuten Fragmente der Baddague-Legenden sind Dokumente, Berichte 
ihrer Brahmanen – die seit der muslimischen Invasion im Niedergang begriffen sind, aber noch 
einen Funken des Wissens über die Geheimnisse ihrer Vorfahren besitzen, der Brahmanen aus der 
Zeit der Rishis und der thaumaturgischen Adepten der „weißen Magie“ – diese verbliebene 
„Geschichte“ ermöglicht es uns, ein logisches, völlig solides Werk aufzubauen. Es bleibt nur, 
methodisch an die Arbeit zu gehen, das Vertrauen der Baddagues zu gewinnen und nicht Engländer 
oder „baar-saab” zu sein, die die Baddagues noch mehr fürchten als die Kouroumbs. Denn mit Hilfe
von Geschenken können sie die Moulou-Kouroumbs besänftigen, deren böse Zaubersprüche und 
Blick dann keine Wirkung mehr haben werden; während sie die Engländer als ihre Todfeinde 
betrachten.

Daher betrachten es die Baddagues, wie die anderen Brahmanen Indiens, als ihre heilige Pflicht, die
Engländer in völliger Unkenntnis über die Tatsachen ihrer Geschichte, ihrer Vergangenheit und 
Gegenwart zu lassen und die Realität durch Fiktion zu ersetzen.

Nur die Nilguirian Baddagues haben die Erinnerung an diese Vergangenheit bewahrt, wenn auch in 
unvollständiger Form. Die Todds schweigen zu diesem Thema und haben nie ein Wort darüber 
verloren. Vielleicht wissen außer einigen wenigen älteren „Priestern” alle nichts von dieser 
„Antike”. Die Baddagues behaupten, dass jeder Teralli vor seinem Tod die ihm bekannte Tradition 
an einen der jungen Anwärter auf sein Amt weitergeben muss.

Was die Kouroumbs betrifft, so erinnern sie sich zwar an das Jahrhundert ihrer Versklavung, wissen 
aber nichts über die Todds. Die Erroulars und die Chottes sind eher Tiere als halbwilde Menschen.

Aus dieser Tatsache ergibt sich, dass unter den fünf nilguirianischen Stämmen die Baddagues die 
einzigen sind, die sich an ihre Vergangenheit erinnern und Beweise dafür liefern. Wir können daher 
schließen, dass ihr Wissen über die Vergangenheit der Todds nicht auf Fiktion beruht. Alle ihre 
Aussagen über ihr eigenes Volk, ihre Abstammung aus dem Norden, ihre Abstammung von 
kanaresischen Kolonisten, die vor etwa tausend Jahren aus Karnatik kamen, einem Land, das heute 
unter dem Namen Maissour im Süden bekannt ist und in der fernsten (historischen) Antike Teil des 
Königreichs Konkan war, haben sich als zutreffend erwiesen. Warum sollten sie nicht auch 
Fragmente der Geschichte der fernen Vergangenheit der Todds bewahrt haben?

Der Ursprung der seltsamen Beziehungen zwischen diesen drei Völkern, die sich voneinander 
völlig unterscheiden, bleibt bis heute völlig unklar. Die Engländer versichern, dass diese 



Beziehungen nach einem langen Zusammenleben in diesen einsamen Bergen entstanden seien. 
Isoliert vom Rest der Menschheit hätten sich die Todds, Baddagues und Kouroumbs nach und nach 
eine eigene Welt voller abergläubischer Vorstellungen geschaffen. Die Stämme selbst behaupten 
jedoch etwas ganz anderes. Und was sie erzählen, das sich in längst vergangener Zeit zugetragen 
haben soll und nicht ohne direkten Bezug zu den Legenden und alten Hagiographien der Hindus ist,
bleibt sehr bedeutsam.

Die Traditionen dieser drei Stämme, deren Schicksale über Jahrhunderte hinweg miteinander 
verbunden waren, sind umso interessanter, als wir beim Zuhören und beim Nachdenken darüber den
Eindruck gewinnen, eine losgelöste Seite aus dem „mythischen” Epos Indiens, dem Ramayana, zu 
lesen.

Wenn ich an das Ramayana denke, muss ich gestehen, dass ich nie verstanden habe, was die 
Historiker dazu bewegt hat, dieses Werk und die Gedichte Homers auf so unterschiedliche Ebenen 
zu stellen. Denn meiner Meinung nach sind sie fast identisch.

Wenn ich an das Ramayana denke, muss ich gestehen, dass ich nie verstanden habe, was die 
Historiker dazu bewegt hat, dieses Werk und die Gedichte von Homer auf so unterschiedliche 
Ebenen zu stellen. Denn meiner Meinung nach sind sie fast identisch. Man wird uns sicherlich 
sagen, dass alles Übernatürliche sowohl in der Ilias, der Odyssee als auch im Ramayana abgelehnt 
wird. Aber unsere Wissenschaftler, die fast ohne zu zögern alle Figuren wie Achilles, Hektor, 
Odysseus, Helena und Paris als historische Personen akzeptieren – warum stufen sie dann die 
Figuren Rama, Lakchmana, Sita, Ravana, Khanoumana und sogar den König von Aoude als leere 
„Mythen” ein? Entweder sind all diese Menschen einfach Helden, oder es ist eine Pflicht, ihnen den
ihnen gebührenden „Rang” wiederzugeben. Schliemann hat in der Troiade eindeutige Beweise für 
die Existenz Trojas und seiner Hauptfiguren gefunden. Das antike Lanka (Ceylon) und andere im 
Ramayana erwähnte Orte könnten auf die gleiche Weise gefunden werden, wenn man sich die 
Mühe machen würde, nach ihnen zu suchen. Und vor allem sollten die Beziehungen und Legenden 
der Brahmanen und Pandits nicht mit solcher Verachtung zurückgewiesen werden.

Wer das Ramayana auch nur einmal gelesen hat, konnte sich, indem er die in einem religiösen Epos
unvermeidlichen Allegorien und Symbole zurückwies, davon überzeugen, dass es möglich war, 
darin einen offensichtlichen, unwiderlegbaren historischen Hintergrund zu finden.

Das übernatürliche Element in einer Erzählung schließt historische Inhalte nicht aus. Das ist im 
Ramayana der Fall. Die Anwesenheit von Riesen und Dämonen, sprechenden Affen und weise 
sprechenden gefiederten Tieren in diesem Gedicht gibt uns nicht das Recht, die Existenz seiner 
größten Helden oder sogar der „Affen” der unzähligen Armee in der fernsten Antike zu leugnen. 
Wie kann man mit absoluter Sicherheit wissen, wen genau die Autoren des Ramayana unter den 
allegorischen Bezeichnungen „Affen”* und „Riesen”? Im sechsten Kapitel des Buches Genesis ist 
von den Söhnen Gottes die Rede, die sich in die Töchter der Erde verliebten und sie heirateten. Aus 
dieser Verbindung entstand auf der Erde das Geschlecht der „Riesen“. Der Stolz Nimrods, der 
Turmbau zu Babel, die „Verwirrung der Sprachen“ sind identisch

* Auf vielen Seiten des Pourana beziehen sich die Berichte auf dieselben Könige mit denselben 
Namen von Königreichen (identische Begriffe wie im Ramayana). Aber in diesen Berichten wird 
das Wort „Affe” durch „Mensch” ersetzt.

auf den Stolz und die Taten Ravanas, auf die „Verwirrung der Stämme” zur Zeit der Kriege. im 
Mahabharata, auf den Aufstand der Daaths (Riesen) gegen Brahma. Das Hauptproblem liegt 
jedoch in der tatsächlichen Existenz der „Riesen”.

Die Ereignisse, die in einigen Versen der Genesis – detailliert im Buch Henoch – über die Riesen 
berichtet werden, erstrecken sich über das gesamte Epos des Ramayana. Ohne andere Namen und 
mit tiefen Details sehen wir darin alle gefallenen Engel, die in den Visionen Henochs erwähnt 
werden. Die Naghis, die Apsaris, die Gandarvis und die Rackchasis lehren die Sterblichen alles, was
den Töchtern der Menschen von den gefallenen Engeln Henochs gelehrt wurde. Samiaza, der 



Anführer der Söhne des Himmels, der seine zweihundert Krieger auf dem Ardiss (dem Gipfel des 
Armon-Berges) zum Bündnis schwören lässt und anschließend der Menschheit die Geheimnisse der
Sünde der Hexerei lehrt, hat sein Gegenstück im König der Naghis oder der Schlangengötter. 
Azaziel, der den Menschen zeigte, wie man Waffen schmiedet, und Amazaraka, Zauberer und 
Heiler durch die geheimnisvollen Kräfte verschiedener Kräuter und Wurzeln, handelten genauso 
wie die Apsaris und Azouris am Fluss Richhaba und die Gandharvas „Khacha und Khachou” auf 
dem Kamm des Gandhamadana. Wo sind die Überlieferungen eines Volkes, in dem wir nicht die 
Götter, Lehrer der Menschen, finden, die ihnen die Geschichten vom Wissen um Gut und Böse, von
den Dämonen und Riesen erzählten?

Die Pflicht eines jeden gewissenhaften Historikers ist es, bis zu den Wurzeln der zutiefst 
philosophischen Erzählung vorzudringen, die das Ramayana von Valmiki ist. Der Historiker darf 
sich nicht von der Form abschrecken lassen, die den westlichen Realismus abstoßen mag, sondern 
muss immer tiefer graben.

Im Buch Henoch heißt es über Riesen, deren Größe 300 Ellen beträgt: „Sie aßen alles, was auf der 
Erde essbar war, dann begannen sie sogar, die Menschen zu essen.“ Das Ramayana spricht von den 
„Rakchis“, denselben Riesen, von denen wir in der Geschichte der griechischen und 
skandinavischen Völker erfahren und die wir in den Legenden Nord- und Südamerikas 
wiederfinden. Die Titanen, „Söhne von Bour“, sind die Riesen des Popol-Vuh der Ikstliksochitlia, 
der primitiven Menschheitsrassen.

Die Frage ist nun: Ist es möglich, dass solche Riesen wirklich auf unserer Erde gelebt haben? Wir 
glauben ja, und unsere Meinung wird von vielen Wissenschaftlern geteilt. Die Anthropologen haben
den ersten Buchstaben des Alphabets, der den Schlüssel zum Geheimnis der Herkunft des 
Menschen auf der Erde enthält, noch nicht entschlüsseln können. Auf der einen Seite finden wir 
riesige Skelette, gigantische Kürassen und Helme, die für echte Riesenköpfe gemacht waren. Auf 
der anderen Seite sehen wir, wie die Menschheit von Epoche zu Epoche an Größe verliert und 
degeneriert.

Die Todds sagen – und sie sprechen normalerweise wenig und zögerlich und zeigen auf die 
Steinhaufen des „Hügels der Gräber“: „Wir wissen nicht, was diese Gräber sind; wir haben sie 
schon hier vorgefunden. Aber jedes von ihnen hätte leicht ein halbes Dutzend Menschen unserer 
Größe aufnehmen können. Unsere Väter waren doppelt so groß wie wir.“ Diese Worte lassen 
vermuten, dass die Legende, die sie uns erzählen, keine Erfindung ist: Die Todds hätten sie nicht 
erfinden können, da sie weder die Brahmanen noch deren Religion kennen und keine Ahnung von 
den Veden und anderen heiligen Büchern Indiens haben. Und obwohl sie sie vor den Europäern 
geheim hielten, erzählten sie sie den Baddagues, also den Vätern der heutigen Baddagues, so wie 
der Einsiedler Baddague sie mir überlieferte.

Sie scheint aus dem Ramayana zu stammen. Außerdem sind die Todds nicht die Einzigen, die die 
Erinnerung daran bewahrt haben. Diese Tradition ist das gemeinsame Erbe der Todds, der 
Baddagues und der Kouroumbs.

Um die Erzählung zu verdeutlichen, gebe ich hiermit, zusammen mit der traditionellen 
Überlieferung des „Ältesten” Nilguirian, Auszüge aus dem Ramayana und die wahren Namen, die 
von den Todds etwas verfälscht wurden, aber dennoch erkennbar bleiben. Eine Wahrheit wird in 
dieser Überlieferung deutlich: Sie betrifft Ravana, König von Lanka, Monarch der Rakchis, einem 
Volk von heldenhaften Athleten, Ungerechten und Sündern; seinen Bruder Ravana Bibchekhan und 
seine vier Minister, von denen der König im Ramayana spricht, als er sich Rama vorstellt: 
„Dasaratide, Sohn des Königs von Aoude und Avatar des Gottes Vishnu”!

„Ich bin der jüngere Bruder Ravanas mit den zehn Köpfen. Ich wurde von ihm beleidigt, weil ich 
ihm einen guten Rat gegeben habe: dir Sita, deine Frau mit den Lotusaugen, zurückzugeben. Mit 
meinen vier Gefährten, Männern von unermesslicher Kraft, die Anala, Khara, Sampati und 
Prakchacha heißen, habe ich Lanka, meine Ländereien und meine Freunde verlassen und bin zu dir 



gekommen, dessen Großmut kein Geschöpf zurückweist. Ich möchte nur dir allein alles verdanken, 
was mir widerfahren mag. Ich biete dir meine Freundschaft an, ○ Held von großer Weisheit, und ich
werde deine Heere zur Eroberung Lankas und zum Tod der ungerechten Rachchis führen.“

Vergleichen wir nun dieses Zitat mit der Überlieferung der Todds:

„Es war zu der Zeit, als der König des Orients, ohne Affenmenschen [zweifellos die Armeen von 
Songriva und Khanoumon] im Begriff war, Ravana, den mächtigen, aber ungerechten Dämon, 
König von Lanka, zu töten. Die Bevölkerung von Lanka bestand ausschließlich aus Dämonen 
(Rachchis), Riesen und mächtigen Zauberern. Die Todds waren damals in ihrer dreiundzwanzigsten 
Generation* auf der Insel Lanka. König Ravana war im Herzen ein Kouroumb [das heißt, ein böser 
Zauberer]: Er hatte den größten Teil seiner Rackchis-Untertanen zu bösen Dämonen gemacht. 
Ravana hatte zwei Brüder: Koumba, ein Riese unter den Riesen, der, nachdem er Hunderte von 
Jahren geschlafen hatte, vom König des Orients getötet wurde, und Vibia, der Gütige, der von allen 
Rackchis geliebt wurde.

Ist es nicht offensichtlich, dass der „Koumba” und der „Vibia” aus der Überlieferung der Todds 
nichts anderes sind als der Koumbhakarna und der Vibkhechane aus dem Ramayana? 
Koumbhakarna, verflucht von Brahma und

* Das heißt „vor 199 oder 200 Generationen”, was mindestens 7.000 Jahren entspricht. Aristoteles
und andere griechische Weise behaupteten, als sie vom Trojanischen Krieg sprachen, dass dieser 
5.000 Jahre vor ihrer Zeit stattgefunden habe. Seitdem sind zweitausend Jahre vergangen, also 
insgesamt 7.000 Jahre. Die Geschichte lehnt diese Chronologie natürlich ab. Aber was beweist 
diese Ablehnung? Besteht die Weltgeschichte vor Christus und ihre Chronologie nicht 
ausschließlich aus Hypothesen und Wahrscheinlichkeiten, aus Vermutungen, die als Axiome 
aufgestellt werden?

Siehe auch „Die Mission der Juden“ von St. Yves d'Alveydre. – Übersetzer.

durch diesen Fluch in Schlaf versetzt, bis Rama ihn nach einem langen und intensiven Kampf mit 
einem magischen Pfeil von Brahma, einem „unbesiegbaren Pfeil, der die Götter erschreckt” und den
Indra selbst als das „Zepter des Todes”* betrachtete, tötete.

Die Todds sagen, dass Rama ein guter Rakchi ist, der Ravana nach seinem Verbrechen gegen den 
König des Orients (Rama)†, dessen Frau er gestohlen hatte, verurteilen musste. Vibia überquerte 
mit seinen vier treuen Dienern das Meer und half Rama, seine Königin zurückzugewinnen. Deshalb 
ernannte der König des Orients Vibia zum König von Lanka.

Es ist Wort für Wort die Geschichte von Bibchekhane, dem Verbündeten Ramas, und seinen vier 
Ministern, den Rakchis.

Die Todds enthüllen später, dass diese Minister vier terallis und wohlwollende Dämonen waren. Sie 
wollten nicht gegen Dämonenbrüder kämpfen, auch nicht gegen grausame.

Deshalb baten sie nach dem Ende des Krieges, in dem sie unablässig zu den Göttern um den Sieg 
Vibias gebetet hatten, um die Entlassung aus ihrem Amt. Begleitet von sieben weiteren Einsiedlern,

* Der Bericht über den Kampf findet sich in „Mission of the Jews“ (Die Mission der Juden). – 
Übersetzer.

† So wird er vom Brahmanen Baddagues genannt. Sie sagen, dass „der König des Orients“ Rama 
ist.

legten sich die Rakchis mit ihren Frauen und Kindern nieder und verließen Lanka für immer. Um 
sie zu belohnen, schuf der König des Orients (Rama) auf einem öden Land die „Blauen Berge“ und 
schenkte sie den Rakchis und ihren Nachkommen zum ewigen Vergnügen. Dann verwandelten sich 
die sieben Anachoreten, die ihr Leben damit verbringen wollten, die Toddouvars zu ernähren und 
die Zauber der bösen Dämonen unschädlich zu machen, in Büffel. Die vier Minister von Vibia 
behielten ihre menschliche Gestalt und leben unsichtbar für alle außer den Eingeweihten Terralis in 



den Wäldern des Nilguiri und in den geheimen Heiligtümern der „Tiriri”. Nachdem sie den Nilguiri 
besetzt hatten, erließen die thaumaturgischen Büffel, die Dämonen-Einsiedler und die Anführer der 
Laien-Todouvars Gesetze und legten die Anzahl der Todds und der zukünftigen heiligen und 
profanen Büffel fest. Dann schickten sie einen ihrer Brüder nach Lanka mit einer Einladung an 
andere gute Dämonen, mit ihren Familien nach Nilguiri zu kommen. Dort, auf dem Thron des 
getöteten Ravana, fand er König Vibia, den Herrn über sie alle.

Das ist die Legende der Todds. Dass der „König des Orients” Rama ist, obwohl die Todds ihn nicht 
beim Namen nennen, steht außer Zweifel. Rama besitzt bekanntlich Hunderte von Namen.

Im Ramayana wird er unterschiedslos „König der vier Meere”, „König des Orients”, „König des 
Westens, des Südens und des Nordens”, „Sohn des Ragon”, „Dassaratide”, „Tiger der Könige” usw.
genannt. Für die Bewohner von Lanka oder Ceylon war er offensichtlich der „König des Nordens”. 
Wenn aber die Todds, wie wir glauben, aus dem Westen kamen, wird die Bezeichnung „König des 
Orients oder Indiens” verständlich.

Aber kehren wir zur Legende zurück und sehen wir, was sie uns über die Moulou-Kouroumbs sagen
kann. Welche Verbindung hatten die Zwergenzauberer in der Antike zu den Todds und welches 
Schicksal führte sie unter dem strengen Befehl der Todds in die „Blauen Berge“? Das erfahren wir 
dank der Fortsetzung der Erzählung über die Entsendung des „Dämonenbruders“ nach Lanka.

Als er in seiner Heimat ankam, fand er sie erobert, besiegt und völlig verändert vor, seit er mit all 
seinen Brüdern die Insel verlassen hatte. Der neue König von Lanka, ein treuer Freund und 
Verbündeter von König Rama, versuchte damals mit aller Kraft, die böse Zauberei der Rakchis auf 
der Insel zu zerstören und durch die gütige Wissenschaft der Anachoret-Magier zu ersetzen. Aber 
die Gabe von Bramavidia „erlangt man nur durch persönliche Eigenschaften, Reinheit des Lebens, 
Liebe zu allem, was lebt, Menschen wie stumme Geschöpfe, und auch durch die Verbindung mit 
wohlwollenden, unsichtbaren Magiern, die, nachdem sie die Erde verlassen haben, in dem Land 
unter den Wolken leben, wo die Sonne untergeht*. Vibia wusste, wie man die Herzen der alten 
Rakchis erweichen konnte, und sie bereuten ihre Taten. Doch ein neues Übel erhob sich in Lanka. 
Der größte Teil der Krieger der orientalischen Armee, die Affenkrieger, die Bärenkrieger. und die 
Tiger-Krieger, in ihrer Freude darüber, die Königin der Meere erobert und ihre Dämonenbewohner 
besiegt zu haben, so sehr, dass sie viele Jahre brauchten, um ihr Gleichgewicht wiederzufinden. In 
diesem unruhigen, verdunkelten Geisteszustand nahmen sie Rakchis, Dämonen weiblichen 
Geschlechts, zur Frau. Aus diesen ungleichen Verbindungen gingen Zwerge hervor, die dümmsten 
und bösartigsten Geschöpfe der Welt. Sie waren die Vorfahren der heutigen Nilguirian Moulou-
Kouroumbs. In ihnen waren alle Gaben des dunklen Wissens der Zauberei ihrer Mütter vereint, 
vermischt mit der List, der Grausamkeit und der Dummheit ihrer Väter, der Affen, Tiger und Bären. 
König Vibia beschloss, alle diese Zwerge zu töten, und er war

* Die Todds zeigen nach Westen, wenn sie von dem Land sprechen, in das ihre Toten gehen. Metz 
nennt den Okzident „das fantastische Paradies der Todds”. Einige Touristen haben daraus 
geschlossen, dass die Todds, wie die Parsen, Sonnenanbeter sind.

bereit, seinen Plan auszuführen, als der oberste Zauberer seine Büffelgestalt aufgab und den König 
um Gnade bat, mit dem Versprechen, sie mit in die „Blauen Berge” zu nehmen. Er rettete den 
Zwergen das Leben unter der Bedingung, dass sie und ihre Nachkommen den Todds auf ewig 
dienen und in ihnen ihre Herren und Oberhäupter anerkennen würden, die über Leben und Tod über 
sie zu bestimmen hatten.

So wurde Lanka von einem schrecklichen Übel befreit durch den Wundertäter, der in Begleitung 
von etwa hundert Rakchis, die einem fremden Stamm angehörten, in die „Blauen Berge” 
zurückkehrte. Er erlaubte Vibia, die grausamsten und unverbesserlichsten der Zwergendämonen zu 
vernichten, wählte dreihundert Wesen aus den am wenigsten bösen dieses neuen Stammes aus und 
nahm sie mit sich zum Nilgiri.

Seit dieser Zeit vermehrten sich die Kouroumbs, die sich in den unzugänglichsten Dschungeln der 



Berge niedergelassen hatten, so stark, dass sie zu dem großen Stamm wurden, der heute unter dem 
Namen Moulou-Kouroumbs bekannt ist. Solange sie zusammen mit den Todds und den Büffeln die 
einzigen Bewohner der „Blauen Berge“ waren, konnten ihre bösen Neigungen und ihre angeborene 
Begabung zur Zauberei niemandem schaden außer den Tieren, die sie verzauberten, um sie später 
zu verspeisen.

Aber fünfzehn Generationen später kamen die Baddagues, und es kam zu Feindseligkeiten 
zwischen ihnen und den Zwergen. Die Vorfahren der Baddagues, also des alten Volkes von Malabar 
und Karnatik, traten nach dem Krieg ebenfalls in den Dienst der „guten“ Riesen aus Lanka. Als sich
Kolonien dieser Männer aus dem Norden mit den Brahmanen Indiens auf den „Blauen Bergen“ mit 
den Brahmans aus Indien stritten, nahmen die Todds sie, wie es die Ehre und die Büffel geboten, 
unter ihren Schutz: Die Baddagues waren die Diener der Herren von Nilguiri, so wie ihre Vorfahren 
den Vorfahren der Todds gedient hatten.

So lautet die Legende der Ureinwohner der „Blauen Berge“. Wir haben sie Stück für Stück und 
unter größten Schwierigkeiten zusammengetragen. Wer unter den Lesern des Ramayana würde in 
dieser Legende nicht die Ereignisse erkennen, die in diesem Gedicht erzählt werden? Wie hätten die
Baddagues – geschweige denn die Todds – sie erfinden können? Ihre Brahmanen sind nur Schatten 
der alten Brahmanen und haben nichts mit den Vertretern dieser Kaste in den Tälern gemeinsam. Da
sie kein Sanskrit kennen, haben sie das Ramayana nicht gelesen, und einige von ihnen haben noch 
nicht einmal davon gehört.

Vielleicht wird man uns sagen, dass das Mahabharata, wie das Ramayana, das auf vagen 
Erinnerungen an längst vergangene Ereignisse basiert, ein fantastisches Prinzip besitzt, das das 
historische Element bei weitem überwiegt. Daher ist es unmöglich, auch nur die geringste Tatsache, 
die in diesen Epen beschrieben wird, als wahrscheinlich anzunehmen. Diejenigen, die so sprechen, 
sind genau diejenigen, die es wagen, Folgendes zu behaupten: Vor Pannini, dem größten 
Grammatiker der Welt, hatte Indien keine Vorstellung vom geschriebenen Wort; Pannini selbst 
wusste nicht schreiben und hatte noch nie von den heiligen Schriften gehört; und das Ramayana 
und die Bhagavad-Gita wurden wahrscheinlich nach Christus geschrieben!

Wird der Tag niemals anbrechen, an dem die hinduistischen Arier – dieses Volk, das politisch sehr 
tief gesunken ist, aber aufgrund seiner Vergangenheit, seiner bemerkenswerten Tugenden und der 
heiligen Literatur der Brahmanen immer noch sehr groß ist – den Platz einnehmen, der ihnen in der 
Geschichte zusteht? Wann werden Ungerechtigkeit und Parteilichkeit, die auf Rassenstolz beruhen, 
einer vollkommenen Aufrichtigkeit weichen, sodass die Orientalisten endlich aufhören, ihren 
Lesern die Vorfahren der Brahmanen als abergläubische Ignoranten und die Brahmanen selbst als 
lügnerische und anmaßende Menschen darzustellen? Kann man noch glauben, dass diese Literatur, 
die in ihrer Größe weltweit einzigartig ist und alles bekannte und unbekannte Wissen und alle 
Wissenschaften umfasst (wie alle sagen, die ihre Philosophie unvoreingenommen studiert haben) 
ausschließlich auf schöpferischer Fantasie und leeren metaphysischen Träumen beruht?

Die Orientalisten mögen behaupten, was sie wollen. Wir, die wir diese Literatur mit den Brahmanen
studiert haben, halten uns nicht an den toten Buchstaben. Wir wissen, dass das Ramayana kein 
Märchen ist, wie man in Europa glaubt: Es besitzt eine doppelte Bedeutung, eine religiöse und eine 
rein historische, und nur die eingeweihten Brahmanen sind in der Lage, die komplexen Allegorien 
dieses Gedichts zu interpretieren. Wer die heiligen Bücher des Orients mit dem Schlüssel ihrer 
geheimen Symbole liest, erkennt, dass:

(1) Die Kosmogonie aller großen alten Religionen ist dieselbe. Sie unterscheiden sich untereinander
durch ihre äußeren Formen.

Alle diese Lehren, die sich scheinbar widersprechen, stammen aus derselben Quelle – der 
universellen Wahrheit, die sich allen primitiven Völkern immer in Form einer Offenbarung 
offenbart hat. Später, in dem Maße, wie die Menschheit ihre intellektuellen Fähigkeiten zum 
Nachteil ihrer spirituellen Fähigkeiten entwickelte, verwandelte sich das Wissen über den Ursprung 



und entwickelte sich in verschiedene Richtungen. All diese Ereignisse fanden unter dem Einfluss 
klimatischer, ethnologischer und anderer Bedingungen statt. Hier ist ein Baum, dessen Äste unter 
einem sich ständig verändernden Wind wachsen; sie nehmen die unregelmäßigsten Formen an, sind 
verdreht und hässlich – doch sie alle gehören zum selben ursprünglichen Stamm. Diese Tatsache 
zeigt sich in den verschiedenen Religionen.

Hier ist ein Baum, dessen Äste unter einem sich ständig verändernden Wind wachsen; sie nehmen 
die unregelmäßigsten Formen an, sind verdreht und hässlich – und doch gehören sie alle zum selben
ursprünglichen Stamm. Diese Tatsache zeigt sich in den verschiedenen Religionen: Sie sind alle aus
demselben Samen entstanden: der Wahrheit, denn die Wahrheit ist eine.

(2) Die Geschichte aller Religionen basiert nicht nur auf geologischen, anthropologischen und 
ethnologischen Fakten aus fernen prähistorischen Zeiten, sondern wird auch in ihrer allegorischen 
Form recht getreu überliefert. All diese rein historischen „Legenden” wurden zu ihrer Zeit als 
Ereignisse gelebt. Aber sie ohne den Schlüssel, von dem ich gesprochen habe und der nur in der 
„Houpta-Vidia” oder „geheimen Wissenschaft” der alten Arier, Chaldäer und Ägypter zu finden ist, 
zu entschlüsseln, ist absolut unmöglich. Trotz dieser Schwierigkeit bleiben viele von uns überzeugt, 
dass mehr oder weniger fern der Tag kommen wird, an dem alle Legenden des Mahabharata dank 
des Fortschritts der Wissenschaft in den Augen aller Menschen historische Realität werden. Die 
Maske der Allegorie wird fallen und lebendige Menschen werden erscheinen; und die Ereignisse 
der Vergangenheit werden alle Rätsel erklären und alle Schwierigkeiten der modernen Wissenschaft
beseitigen.

Unsere Wissenschaftler lehnen die antike Methode Platons ab, die vom Allgemeinen zum 
Besonderen führt – sie behaupten, sie sei unwissenschaftlich, vergessen dabei aber, dass sie die 
einzig mögliche Methode in der einzigen positiven und unfehlbaren Wissenschaft, der Mathematik, 
ist. Nun ist die induktive Methode dieser Wissenschaftler in der Biologie und in der Psychologie 
unzureichend. Diese Männer der Wissenschaft werden unseren Forschungen über die Geschichte 
der Brahmanen im Allgemeinen und die Ethnologie im Besonderen sicherlich keine Beachtung 
schenken. Umso schlimmer für sie. „Im Zweifel enthalten“, die goldene Regel der universellen 
Weisheit, wurde nicht für sie geschrieben. Sie enthalten sich nur des Wissens, das ihren 
persönlichen Vorurteilen widersprechen könnte. Was können die Orientalisten und Sanskrit-
Studenten erreichen, solange sie die Interpretationen der alten Brahmanenbücher durch die 
Brahmanen selbst ablehnen? Zu so offensichtlichen und groben Irrtümern wie denen, die die 
gelehrten Ethnologen in Bezug auf die Todds begangen haben, und weil die Ethnographen sehr 
gelegen vergessen, dass die „universelle“ Geschichte, auf die sie sich stützen, um diesen 
ursprünglichen Stamm zu studieren, fast ausschließlich auf unbewiesenen Hypothesen beruht und 
darüber hinaus von eben diesen Ethnographen, also von westlichen Wissenschaftlern, erfunden ist. 
Und wer weiß nicht, dass all diese Historiker und Ethnologen vor nicht einmal fünfzig Jahren nichts
über die Brahmanen und ihre immense Literatur wussten?

Hat nicht einer der großen europäischen Autoritäten in historischen Fragen kürzlich behauptet, dass 
Tatsachen, wie sie in den Büchern der Brahmanen beschrieben werden, nur „Erfindungen eines 
abergläubischen und grob unwissenden Volkes” seien? (Geschichte der Sanskrit-Literatur von 
Weber.)

Die von den Orientalisten geschilderten Ereignisse stimmen fast nie mit den Tatsachen der 
Brahmanen überein. Die „Weltgeschichte” hat keinen Platz für die gesamte „Geschichte”. Entweder
muss der Osten oder der Westen nachgeben. Und wie könnten die gelehrten Pandits umhin, ihre 
eigene Geschichte mit Hilfe der bunten Brillen der angelsächsischen Sanskrit-Studenten zu 
studieren? So kommt es, dass dank der europäischen Wissenschaftler die Zeit, in der das 
Mahabharata geschrieben wurde, fast in das Jahrhundert der muslimischen Invasion* verlegt wird, 
während das Ramayana und die Bhagavad-Gita zu Zeitgenossen der katholischen Goldenen 
Legende werden!

Die Europäer mögen behaupten, was sie wollen! Unsere Überzeugung bleibt dieselbe: Von unseren 



drei nilguirianischen Rassen stammen zweifellos zwei von primitiven prähistorischen Rassen ab, 
von denen unsere Universalgeschichte noch nie gehört hat, nicht einmal im Traum.

* Zu Beginn des 8. Jahrhunderts der christlichen Zeitrechnung.

KAPITEL V

Soweit wir sehen können, haben die Todds keine Vorstellung von Göttlichkeit und leugnen sogar 
die Devas, die von ihren Nachbarn, den Baddagues, verehrt werden. Deshalb gibt es in diesem 
Stamm nichts, was an Religion erinnert, und es ist daher sehr schwierig, von einer Religion zu 
sprechen. Das Beispiel der Buddhisten, die ebenfalls die Idee eines Gottes ablehnen, kann nicht auf 
die Todds übertragen werden, da die Buddhisten eine recht komplexe Philosophie besitzen, während
die der Todds, wenn sie überhaupt eine haben, völlig unbekannt ist.

Woher kommt dann ihre hohe Vorstellung von Moral, die unter zivilisierteren Völkern selten und 
fast unbekannt ist, ihre strenge und tägliche Ausübung abstrakter Tugenden wie die Liebe zur 
Wahrheit und Gerechtigkeit, die Achtung der Eigentumsrechte und die absolute Einhaltung ihres 
Wortes? Müssen wir ernsthaft die Hypothese eines Missionars akzeptieren, dass die Todds ein 
vorzeitiger Überrest der Familie Henochs sind?

Nach dem, was wir erfahren konnten, haben die Todds die seltsamsten Vorstellungen vom Leben 
nach dem Tod. Auf die Frage: Was wird aus den Todds, wenn ihre Körper auf dem Scheiterhaufen 
zu Asche werden?

Einer der Terallis antwortete:

„Ihre Körper werden wie Gras auf diesen Bergen wachsen und die Büffel ernähren. Aber die Liebe 
zu den Kindern und Brüdern wird sich in Feuer verwandeln, zur Sonne aufsteigen und dort ewig 
brennen, mit einer Flamme, die anderen Todds und den Büffeln Wärme spendet.“

Auf die Bitte, sich genauer zu erklären, fügte der Terrali hinzu:

„Das Feuer der Sonne“ – er zeigte auf diesen Himmelskörper – „besteht aus den Feuern der Liebe.“

„Aber könnte es sein, dass nur die Liebe der Todds dort brennt?“, fragte sein Gesprächspartner.

„Ja“, antwortete der Terrali, „nur die Liebe der Todds ... denn jeder gute Mensch, ob weiß oder 
schwarz, ist ein Todd. Böse Menschen lieben nicht, deshalb können sie nicht in die Sonne 
aufsteigen.“

Einmal im Jahr, drei Tage lang, im Frühling, machen die Clans der Todds nacheinander eine Reihe 
von Pilgerfahrten und besteigen den Gipfel des Todda-bet, wo sich heute die Ruinen des Tempels 
der Wahrheit befinden. In diesem Heiligtum vollziehen sie eine Art öffentliche Buße und 
gegenseitige Beichte. Die Todds halten dort Rat und bekennen sich gegenseitig ihre freiwilligen und
unfreiwilligen Sünden. Es wird erzählt, dass in den ersten Jahren nach der Ankunft der Briten dort 
Opfer dargebracht wurden: für die Verschleierung der Wahrheit (der direkte Begriff für Lüge ist den 
Todds unbekannt); wer gesündigt hatte, opferte einen kleinen Büffel; wer gegenüber einem Bruder 
Zorn empfunden hatte, opferte einen ganzen Büffel, der oft mit dem Blut der rechten Hand des 
reuigen Todds getränkt war*.

All diese seltsamen Zeremonien, diese Riten, die offensichtlich zu einer geheimen Philosophie 
gehören, lassen Menschen, die sich mit alter chaldäischer, ägyptischer und sogar mittelalterlicher 
Magie auskennen, vermuten, dass die Todds zumindest einen Teil der verschleierten Wissenschaften
oder des Okkultismus kennen, wenn nicht sogar das gesamte System. Nur die Ausübung dieses 
Systems, das seit Urzeiten in weiße und schwarze Magie unterteilt ist, kann eine logische Erklärung 
für dieses beneidenswerte Gefühl der Ehrfurcht vor der Wahrheit und diese hohe Moral liefern, die 
von einem halbwilden, primitiven Stamm gelebt wird, der keine Religion hat und nichts mit den 



anderen Völkern der Erde gemeinsam hat. Nach unserer unerschütterlichen Überzeugung –

* Captain Harkness beschreibt diese Tatsache in seinem Buch aus dem Jahr 1837. Ich konnte die 
Ruinen dieses Tempels nicht finden, und Mrs. Morgan glaubt, dass der Autor die Todds mit den 
Baddagues verwechselt hat.

Todds sind die Jünger – vielleicht halb unbewusst – der alten Wissenschaft der weißen Magie, 
während die Moulou-Kouroumbs die abscheulichen Nachkommen der schwarzen Magie oder 
Zauberei bleiben. Wie sind wir zu dieser Überzeugung gekommen? Auf folgende Weise:

Es ist leicht, sich auf die Aussagen von Personen zu berufen, die in der Literaturgeschichte von 
Pythagoras und Platon bis zu Paracelsus und Eliphas Levi bekannt sind und die sich ausschließlich 
dem Studium dieser alten Wissenschaft gewidmet haben und lehren, dass: Die weiße oder göttliche 
Magie ist denen nicht zugänglich, die Sünden begehen oder auch nur eine Neigung zur Sünde 
haben, in welcher Form auch immer sich diese manifestiert. Aufrichtigkeit, Reinheit des Lebens, 
Selbstlosigkeit, Nächstenliebe – das sind die ersten notwendigen Tugenden der Magier. Nur 
diejenigen, deren Seelen rein sind, „sehen Gott“, verkündet das Axiom der Rosenkreuzer. Außerdem
war Magie nie eine übernatürliche Handlung.

Die Todds besitzen diese magische Wissenschaft in vollem Umfang. Kranke Menschen werden zu 
ihren Terallis gebracht – und sie werden geheilt. Oft verbergen sie nicht einmal ihre Methode, die 
Gesundheit wiederherzustellen. Der Patient wird mit dem Rücken zur Sonne gelegt: Er bleibt 
mehrere Stunden lang in dieser Position, während der Teralli-Heiler mit seinem kleinen Stock über 
die verschiedenen Körperteile, vor allem über die betroffene Stelle, unverständliche Figuren 
zeichnet und darauf bläst. Dann nimmt der Teralli eine Tasse Milch und spricht Zauberworte; kurz 
gesagt, er vollzieht dieselben Zeremonien wie unsere Heiler. Schließlich bläst er auf die Milch und 
gibt sie dem Patienten zu trinken. Ich kenne kein Beispiel dafür, dass ein Todd sich bereit erklärt 
hätte, jemanden zu behandeln, und ihn dann nicht geheilt hätte. Aber er willigt nur selten ein. Einen 
Trunkenbold oder einen Lüstling würde er niemals anfassen. „Wir heilen durch die Liebe, die von 
der Sonne ausgeht, und diese Liebe hat keine Wirkung auf einen bösen Menschen“, behaupten die 
Todds.

Um die Bösen unter den Patienten zu erkennen, die zu ihnen gebracht werden, werden diese vor den
Büffelführer gelegt; wenn der Patient versorgt werden muss, untersucht ihn der Büffel, riecht an 
ihm; wenn nicht, wird das Tier wütend und der Patient wird weggebracht.

Lassen Sie uns noch Folgendes erzählen: „Die Magier sowie ihre Schüler, die Theurgen, verboten 
strengstens, die Seelen der Toten zu beschwören: Stört sie nicht, beschwört sie nicht, damit sie auf 
ihrem Rückweg nichts Irdisches mit sich nimmt“, sagt Psellius in seinen Chaldeischen Orakeln. Die
Todds glauben an ein Etwas, das den Körper überlebt; tatsächlich verbieten sie ihnen aufgrund eines
Geständnisses der Baddagues, irgendetwas mit den bkhoutis (Phantomen) zu tun zu haben und 
gebieten ihnen, diese sowie die Kouroumbs, die den Ruf großer Totenbeschwörer haben, zu meiden.

Professor Molitor bemerkt zu Recht (in seiner „Philosophie der Geschichte und Traditionen“), dass 
nur „das gewissenhafte Studium der Traditionen aller Völker und Stämme die moderne 
Wissenschaft in die Lage versetzen kann, die antiken Wissenschaften in ihrem wahren Wert zu 
schätzen. Die Magie war Teil dieses Wissens, dieser Mysterien. Der Prophet Daniel selbst hat sie 
eingehend untersucht; sie war dual: die göttliche Magie und die böse Magie oder Zauberei. Dank 
der ersten strebt der Mensch danach, mit der geistigen und unsichtbaren Welt in Kontakt zu treten; 
durch das Studium der zweiten Form der Magie versucht er, die Herrschaft über die Lebenden und 
die Toten zu erlangen. Der Adept der weißen Magie strebt nach guten Taten, nach der Schaffung des
Guten; der Adept der schwarzen Wissenschaft begehrt nur teuflische Taten, bestialische 
Handlungen.”

Hier zieht der ehrwürdige Bischof eine Parallele zwischen den Todds und den Kouroumbs, 
zwischen den Okkultisten aller Zeiten und den Medien von heute, die zu unbewussten Zauberern 
und Totenbeschwörern werden, wenn sie nicht Mystifizierer und Scharlatane sind.



Wenn man, um den Materialisten zu gefallen, die Hypothese der weißen und schwarzen Magie 
verwirft, wie lässt sich dann diese Vielzahl von Erscheinungen erklären, die aufgrund ihrer 
Abstraktion nicht wahrnehmbar, aber in ihrer Tatsache außerordentlich präzise und unwiderlegbar 
sind und die die täglichen Beziehungen zwischen den Todds und den Kouroumbs ausmachen? Wir 
müssen also fragen, warum die Todds tagsüber im Sonnenlicht heilen und warum die Kouroumbs 
ihre bösen Taten nur nachts im Mondlicht verrichten. Warum stellen die einen die Gesundheit 
wieder her und warum verbreiten die anderen Krankheiten und töten? Und schließlich, warum 
fürchtet der Kouroumb den Todd? Wenn dieser widerwärtige Zwerg einem dieser Wesen begegnet, 
das nicht einmal einem Hund etwas antun würde, der ihn gerade gebissen hat (wenn ein Tier einen 
Todd überhaupt beißen könnte), fällt er zu Boden, Opfer einer Fallkrankheit. Ich bin nicht der 
Einzige, der das bemerkt hat; viele Skeptiker, die weder an weiße noch an schwarze Magie glauben,
haben es gesehen. Zahlreiche Schriftsteller haben darüber berichtet. Der Missionar Metz sagt zu 
diesem Thema:

„Zwischen den Todds und den Kouroumbs besteht eine gewisse Feindseligkeit, die Letztere dazu 
zwingt, den Todds gegen ihren Willen zu gehorchen. Wenn er ihnen begegnet, fällt der Zwerg zu 
Boden und wird von einem Anfall heimgesucht, der einer Epilepsie ähnelt. Er windet sich auf dem 
Boden wie ein Wurm, zittert vor Angst und zeigt alle Symptome einer eher moralischen oder 
mentalen als physischen Angst. Was auch immer ein Kouroumb gerade tut – und er ist selten mit 
guten Dingen beschäftigt –, wenn er einen Todd näher kommen sieht, muss dieser ihn nicht einmal 
berühren, sondern nur seinen Bambusstock in seine Richtung halten, und schon flieht der Moulou-
Kouroumb* so schnell er kann. Manchmal fällt er jedoch wie tot zu Boden und bleibt in einer Art 
Todstarre liegen, bis der Todd verschwunden ist, was ich mehr als einmal beobachtet habe.“ 
(Erinnerungen an das Leben unter den Toddas.)

Evans ergänzt in seinem Tagebuch mit dem Titel „A Veterinary on the Nilguiri“ (Ein Tierarzt am 
Nilguiri) das von Metz beschriebene Bild und fügt hinzu: „Nachdem der Kouroumb wieder zu sich 
gekommen ist, beginnt er wie eine Schlange auf dem Boden zu kriechen, reißt mit dem Mund 
Kräuter aus dem Boden und verschlingt sie. Dann reibt er sein Gesicht an der Erde, eine Geste, die 
wenig zur Steigerung seiner natürlichen Reize beiträgt. Der Boden dort ist sehr reich an Eisen und 
Ocker und lässt sich nur unter

* Die Kouroumbs sind in mehrere Stämme unterteilt. Ihren Namen verdanken sie ihrer geringen 
Größe. Deshalb wird das Volk der Nilguirianer, um es von den anderen zu unterscheiden, „Moulou-
Kouroumb” oder „Zwergbusch mit stacheligen Dornen” (von den Wörtern moulou – dorniger 
Busch und kouroumba – Zwerg) genannt. Tatsächlich leben sie gewöhnlich in den dichtesten, 
unzugänglichsten Wäldern, in denen dornige Büsche wachsen.

große Schwierigkeiten. Und unser Freund, der Kouroumb, der nach der unerwünschten Begegnung 
wie ein Betrunkener schwankte, als er wieder auf die Beine kam, sah aus wie ein Zirkusclown, 
beschmutzt mit blutroten und gelben Flecken und Kratzern. . . .”

Und ich möchte noch hinzufügen: Wir haben bereits erwähnt, dass die Todds keine Waffen besitzen,
um sich gegen wilde Tiere zu schützen, und dass sie auch keine Hunde halten, die sie vor drohender
Gefahr warnen könnten. Dennoch kann sich selbst der älteste Einwohner von Outti nicht daran 
erinnern, dass jemals ein Todd von einem Elefanten oder Tiger getötet oder auch nur verletzt 
worden wäre. Es kam sehr selten vor, dass ein kleiner Büffel der Todds von einem Tiger gefressen 
wurde, und es kam nie vor, dass ein ausgewachsener Büffel von wilden Tieren getötet wurde. Auch 
keine der Frauen oder Kinder der Todds war jemals Beute dieser Tiere geworden. Ich bitte den 
Leser, über diese immaterielle Immunität nachzudenken, die bis zum heutigen Tag – dem Jahr 1883 
– anhält. Auf der anderen Seite sind die Blue Mountains mit Engländern und anderen Kolonisten 
überfüllt, und es vergeht keine Woche, in der nicht einige dieser Männer wilden Tieren zum Opfer 
fallen, während ein Drittel ihrer Herden regelmäßig von diesen Tieren getötet wird. Kulis, Hirten, 
Kinder und Einheimische müssen jederzeit mit einem grausamen Tod durch einen blutrünstigen 
Tiger oder einem wilden Elefanten. Nur die Todd können viele Stunden lang am Waldrand bleiben 



und in Ruhe schlafen, ungestört und ihrer völligen Sicherheit gewiss.

Wie lassen sich diese bekannten und beobachteten Tatsachen erklären? Durch Zufall? – Eine 
Erklärung, die in Europa immer für das Unerklärliche herangezogen wird. Seltsame Zufälle, die 
sich seit mehr als sechzig Jahren vor den Augen der Engländer ereignen! Und obwohl diese 
Tatsachen vor der Ankunft der Engländer nicht untersucht und noch weniger bewiesen werden 
konnten, sind sie seitdem reichlich bestätigt worden. Selbst die vereidigten Statistiker haben ihre 
Aufmerksamkeit auf diese Tatsachen gerichtet und sie zur Kenntnis genommen, wenn auch mit 
einer gewissen Naivität.

In den Kommentaren zu den Statistiken des Jahres 1881 lesen wir: „Die Todds sind so gut wie nie 
Angriffen wilder Tiere ausgesetzt, was zweifellos auf einen bestimmten Geruch zurückzuführen ist, 
den sie verströmen und der die Tiere abschreckt.“ Meine Güte! Was für eine Einfachheit des 
Geistes! Diese „Wahrscheinlichkeit eines spezifischen Geruchs“ verdient es, in goldenen Lettern 
gedruckt zu werden. Es ist offensichtlich, dass dieser spezifische Unsinn den eingefleischten 
Skeptikern angenehmer ist als die unwiderlegbare Tatsache, die ihnen ein Dorn im Auge ist.

In dieser unumstößlichen Realität – vor der die Europäer wie Strauße mit gesenktem Kopf fliehen, 
in der Hoffnung, nicht gesehen zu werden – liegt das gesamte Rätsel der tiefen Verehrung, die die 
verschiedenen Stämme der „Blauen Berge” den Todds einerseits entgegenbringen, und der Furcht, 
die sie ihnen andererseits einflößen. Die Baddagues verehren sie – die Moulou-Kouroumbs zittern 
vor ihnen. Wenn sie einen Todd sehen, der ruhig seinen Weg geht und in der Hand einen einfachen 
kleinen Stock hält, der harmlos und unschuldig ist, sind die Kouroumbs von Schrecken erfüllt, 
während die Baddague mit gebeugten Knien schweigend auf seinen Gruß und seinen Segen warten. 
Und die Baddague sind sehr glücklich, wenn ihr Deva ihn mit bloßem Fuß kaum berührt, ein 
unverständliches Zeichen in die Luft zeichnet und dann langsam seines Weges geht, „stolz und 
unerschütterlich wie ein griechischer Gott“, wie es Captain O'Grady ausdrückt.

Wie sehen die Engländer die fanatische Verehrung der Todds durch die Baddagues und wie erklären
sie sie sich? Ganz natürlich und ganz einfach. Die Engländer lehnen die Überlieferung, wonach 
diese Beziehung von den Vorfahren dieser beiden Völker begründet worden sei, als eine dumme 
Fabel ab und legen sie auf ihre eigene Weise aus. Colonel Marshal schreibt in seinem Buch:

„Diese Einstellung erscheint umso seltsamer, als laut Statistiken die Baddagues weitaus zahlreicher 
sind als die Todds. Sie zählen zehntausend, während die Todds nur siebenhundert sind. Nichts kann 
jedoch die abergläubische Überzeugung der Baddagues erschüttern, dass die Todds übernatürliche 
Wesen sind. Die Todds sind im Vergleich zu den Baddagues Riesen – obwohl letztere sehr stark und
muskulös sind. Und damit haben wir das Geheimnis der Gefühle, die die Baddagues gegenüber den 
Todds hegen.”

Das ist sicherlich nicht das ganze Geheimnis. Die Kchots und Erroulars sind zwei Stämme, die im 
Vergleich zu den Baddagues sehr klein und schwach sind. Dennoch verehren sie die Todds nicht so 
sehr wie die Baddagues, obwohl sie sie respektieren und in ständigem Kontakt mit ihnen stehen. 
Um das Rätsel zu lösen, muss man die Geschichte der Baddagues kennen und ihnen glauben – oder 
zumindest ihren spontanen Berichten Glauben schenken, wenn man nicht jedes Wort ihrer Aussagen
für bare Münze nimmt. Das Wesentliche des Problems liegt unserer Meinung nach darin, dass die 
Baddagues Brahmanen sind, wenn auch derzeit degeneriert, während die Kchots und Erroulars nur 
Paria sind. Und die Baddagues (wie die Brahmanen Indiens vor der Ankunft der Muslime) besitzen

Kenntnisse über viele Dinge, von denen andere keine Ahnung haben. Was sind diese Kenntnisse? 
Dies wird im folgenden Kapitel erzählt werden. Lassen Sie uns zunächst ein wenig über die 
Baddagues und ihre Religion sprechen. Wie alle anderen Erscheinungsformen in den „Blauen 
Bergen“ zeichnet sich auch diese Religion durch ihre Originalität und ihren außergewöhnlichen 
Charakter aus.



Auf dem kahlen Gipfel des Rongasouamisk befindet sich ihr einziger und heute verlassener Tempel.
Die Religion der Baddagues besteht aus vielen Zeremonien, die längst ihre Bedeutung verloren 
haben. Zwei- bis dreimal im Jahr steigen sie zu diesem Tempel – ihrem Mekka – hinauf, um ihre 
Beschwörungsformeln gegen die meisten ihrer eigenen brahmanischen Götter zu rezitieren. Laut 
Colonel Octorby, Generalverwalter der Berge, „gehören die Baddagues zu den ängstlichsten und 
abergläubischsten Völkern Indiens. Sie leben in ständiger Furcht vor bösen Geistern, die ihrer 
Vorstellung nach ständig um sie herumschwirren. Und dieselbe Angst haben sie vor den Kouroumb.
So wie die Kouroumb beim Anblick eines Todd in Schrecken versetzt werden, so sind die 
Baddagues von der Anwesenheit der Kouroumb erschreckt.“

Lesen wir in dem gelehrten Buch des Obersts, was er über den Aberglauben der unglücklichen 
Baddagues zu sagen hat:

„Krankheiten in ihren Häusern, Seuchen unter ihrem Vieh, jedes Unglück, jedes unheilvolle 
Ereignis in ihren Familien, insbesondere schlechte Ernten, die ihren Ruin bedeuten, werden sofort 
den bösen Zauberern – den Kouroumbs – zugeschrieben. Dann eilen sie zum Todd, um mit Hilfe 
seiner gegenwirkenden Kraft Gutes zu erwirken. ... Dieser lächerliche Aberglaube ist in allen 
Stämmen der Nilguiri so tief verwurzelt, dass wir oft gezwungen waren, Baddagues wegen eines 
allgemeinen Massakers an Kouroumbs oder wegen Brandstiftung an Dörfern zu verurteilen. ... 
Ungeachtet dieser Tatsachen nehmen die Baddagues oft die Hilfe der Kouroumbs in Anspruch, 
insbesondere bei unehrlichen Erwerbungen. Sie wenden sich dann über diese Zwerge an imaginäre 
böse Geister, die von den Kouroumbs herbeigerufen werden.“ (Statistische Aufzeichnungen von 
Nilguerry.)

„Den Engländern ist jedoch nie aufgefallen, dass ein Todd in diese schmutzigen Intrigen verwickelt 
war. Die Baddagues verabscheuen die Kouroumbs, sie fürchten sie und rufen dennoch ständig ihre 
Hilfe an. Ohne die Hilfe des „schwarzen Zauberers“ wird weder gesät noch gearbeitet. Im Frühjahr, 
wenn die Samen in die Erde gebracht werden, wird keine Arbeit begonnen, ohne dass ein 
Kouroumb sie durch das Opfer eines Rehbocks oder eines Hahns (immer schwarz) opfert. Er ist 
auch der Erste, der eine Handvoll Samen ausstreut, während er die üblichen Beschwörungsformeln 
murmelt. Um eine gute Ernte zu gewährleisten, bitten die Baddagues den Kouroumb auch zur 
Erntezeit, das erste Bündel der Ernte abzuschneiden und die erste Frucht zu pflücken.”

Um diesen seltsamen Aberglauben wissenschaftlich zu erklären, fährt der Autor fort:

„Der Kouroumb ist lächerlich klein. Sein kränkliches und gespenstisches Aussehen mit seinem 
wilden, ungepflegten Haar, das zu einem riesigen Knoten auf dem Kopf zusammengebunden ist, 
seine gesamte Silhouette, die Abscheu hervorruft, erklärt leicht die dumme Furcht der schüchternen 
Baddague. Wenn ein Baddague unerwartet einem Kouroumb begegnet, flieht er, als würde er vor 
einem wilden Tier davonlaufen*. Und wenn es ihm nicht gelingt, dem „Blick der Viper“ zu 
entgehen, den der Zauberer auf ihn wirft, eilt er in der verzweifelten Gewissheit, zum Tode 
verurteilt zu sein, nach Hause und fügt sich einem Schicksal, das seiner Meinung nach 
unvermeidlich ist. Er vollzieht alle möglichen Zeremonien, die vom Chastra-

* vorgeschrieben sind. Der Autor hätte sagen sollen, dass die Baddagues nur vor den Kouroumbs 
fliehen, die wütend auf sie sind; vor anderen Kouroumbs fliehen sie nicht. Aber wenn der 
Kouroumb jemandem zum Feind wird, dann wird er, wie wir noch beweisen werden, wirklich 
gefährlich.

mis, vor dem Eintreffen des Todes. Wenn er Reichtümer wie Silber und Grundbesitz besitzt, verteilt 
er diese unter seinen Verwandten. Dann legt er sich hin und wartet auf den Tod, der (was seltsam ist,
wenn man darüber nachdenkt) zwischen dem dritten und dreizehnten Tag nach der Begegnung 
eintritt. So mächtig ist die abergläubische Vorstellungskraft (erklärt der Autor naiv), dass sie das 
unglückliche und dumme Geschöpf fast unweigerlich zu einer festgesetzten Stunde tötet.

Wenn es nur die tödliche Macht der abergläubischen Vorstellungskraft ist, wie kann unser 
ehrenwerter Autor dann das folgende Ereignis erklären, das sich vor kurzem zugetragen hat und an 



das sich alle Bewohner der Blauen Berge erinnern:

Die „Baar-Saabs“ (anglo-hinduistische Siedler) begegnen den schmutzigen und wilden Kouroumbs 
nur bei der Jagd in den Wäldern. Aus diesem Grund fand die zweite Begegnung zwischen einem 
englischen Beamten und den Kouroumbs im Wald statt, und zwar erneut wegen eines Elefanten. 
(Der Leser wird sich an die erste Begegnung mit Herrn Betten erinnern, von der mir Frau Morgan 
erzählt hat.)

Der Held dieses Ereignisses war ein Mann von hohem amtlichem Rang. Er war allen als eines der 
führenden Mitglieder der englischen Gesellschaft bekannt, und seine Familie lebt, glaube ich, noch 
immer in Kalkutta, wo seine junge Witwe mit einem älteren Bruder lebt. Sie war eine sehr gute 
Freundin von General Morgans Frau, und aus diesem Grund kann ich ihren richtigen Namen nicht 
nennen. Ich habe versprochen, ihren Namen nicht zu nennen, obwohl sie in der folgenden 
Geschichte für alle, die schon einmal in Madras waren, leicht zu erkennen sein wird.

Herr K. und einige seiner Freunde gingen in Begleitung von Chicaris und zahlreichen Bediensteten 
auf die Jagd. Ein Elefant wurde getötet, und erst in diesem Moment bemerkte Herr K., dass er das 
spezielle Messer vergessen hatte, das zum Schneiden der Stoßzähne des Elefanten notwendig war. 
Die Engländer beschlossen, den Elefanten unter der Obhut von vier Baddague-Jägern zu lassen, 
damit diese ihn vor wilden Tieren schützen konnten. Dann gingen sie zum Mittagessen in eine 
benachbarte Plantage. K. sollte zwei Stunden später zurückkommen, um die Stoßzähne zu holen.

Dieser Plan schien leicht zu verwirklichen. Als Herr K. jedoch zurückkam, sah er sich mit einem 
unvorhergesehenen Hindernis konfrontiert. Etwa zehn Kouroumbs saßen auf dem Elefanten und 
arbeiteten eifrig daran, die Stoßzähne zu entfernen. Die Kouroumbs ignorierten die Worte des hohen
Würdenträgers und erklärten kalt, dass der Elefant auf ihrem Territorium getötet worden sei und 
dass sie ihn und seine Stoßzähne als ihr Eigentum betrachteten. Ihre Hütten waren tatsächlich nur 
wenige Meter entfernt zu sehen.

Der Leser kann sich leicht vorstellen, welche Wut diese Unverschämtheit bei dem hochmütigen 
Engländer hervorrief. Er befahl ihnen, sofort zu verschwinden, sonst würde er seinen Männern 
befehlen, sie mit Peitschen zu vertreiben. Die Kouroumbs brachen in Gelächter aus und setzten ihre 
Arbeit fort, ohne den Baar-Saab auch nur eines Blickes zu würdigen.

Herr K. befahl daraufhin seinen Dienern, die Kouroumbs mit Gewalt zu vertreiben. Zwanzig 
bewaffnete Jäger folgten ihm. Herr K. selbst war ein gut aussehender, großer und gut gebauter 
Mann von etwa fünfunddreißig Jahren, der für seine ausgezeichnete Gesundheit und Kraft sowie für
seine Jähzornigkeit bekannt war. Die Kouroumbs waren zehn an der Zahl, fast nackt und 
unbewaffnet. Die vier Baddagues, die beim Elefanten zurückgeblieben waren, flohen natürlich, 
sobald die Kouroumbs ihnen befahlen, zu gehen. Drei Jäger hätten ausgereicht, um die armen 
kleinen Zwerge zu vertreiben. Doch das Geschrei von Herrn K. zeigte keine Wirkung; niemand 
rührte sich – alle waren totenblass, senkten den Kopf und zitterten vor Angst. Mehrere Männer, 
darunter die Baddagues, die sich im Dickicht versteckt hatten, rannten wie wild davon und 
verschwanden.

Die Moulou-Kouroumbs, die auf dem Elefanten saßen, starrten den Engländer finster an, fletschten 
die Zähne und nahmen eine insgesamt provokative Haltung ein.

Herr K. verlor jede Beherrschung. „Feiglinge, wollt ihr diese Banditen vertreiben oder nicht?“, 
brüllte er.

„Unmöglich“, erklärte ein Chicari mit weißem Bart, „unmöglich. Das würde unseren sicheren Tod 
bedeuten. Die Kouroumbs sind hier in ihrem Revier.“

Herr K. sprang von seinem Pferd. In diesem Moment sprang der Häuptling der Kouroumbs – 
hässlich wie die Sünde selbst – abrupt auf den Kopf des Elefanten und begann, darauf 
herumzuspringen, Grimassen zu schneiden und mit den Zähnen zu knirschen wie ein Schakal. Dann
schüttelte er seinen schrecklichen Kopf, schwang seine Fäuste, setzte sich auf und warf einen Blick 



auf die Anwesenden und sagte:

„Wer zuerst unseren Elefanten berührt, wird sich am Tag seines Todes an uns erinnern. Er wird den 
Neumond nicht mehr sehen ...“ Die Drohung schien überflüssig. Die Diener des Beamten schienen 
zu Statuen erstarrt zu sein.

Herr K. war wütend, und seine große Peitsche traf sowohl die Schuldigen als auch die 
Unschuldigen, woraufhin er den Häuptling der Kouroumbs an den Haaren packte und ihn ein Stück 
weit weg auf den Boden schleuderte. Dann schlug er mit seiner Peitsche gnadenlos auf die anderen 
Kouroumbs ein, die sich ihm zu widersetzen versuchten, indem sie sich an den Ohren und 
Stoßzähnen des Tieres festhielten. Schließlich setzte er sie in die Flucht.

Aber sie blieben alle etwa zehn Fuß vor Herrn K. stehen, der begonnen hatte, die Stoßzähne 
abzuschneiden. Während der gesamten Operation – so die Aussage der Diener – ließen die 
Kouroumbs Herrn K. nicht aus den Augen.

Nachdem Herr K. seine Arbeit beendet hatte, reichte er die Stoßzähne seinen Männern mit dem 
Befehl, sie zu seinem Haus zu bringen. Er wollte gerade auf sein Pferd steigen, als sein Blick den 
des Häuptlings der Kouroumbs traf, über den er gesiegt hatte.

„Die Augen dieses Monsters hatten auf mich dieselbe Wirkung wie der Blick einer schrecklichen 
Kröte. . . . Mir wurde übel“, erzählte Herr K. seinen Freunden, die am selben Abend mit ihm zu 
Abend aßen. „Ich konnte mich nicht zurückhalten“, fügte er mit noch immer vor Ekel zitternder 
Stimme hinzu. „Ich schlug ihn erneut mit meiner Peitsche. Der Zwerg, der regungslos auf dem 
Boden lag, wo ich ihn hingeworfen hatte, sprang plötzlich auf, floh aber zu meiner großen 
Überraschung nicht. Er ging einfach einige Schritte zurück und starrte mich weiterhin unverwandt 
an.“

„Vielleicht hätten Sie sich besser beherrschen sollen“, bemerkte jemand. „Diese Kreaturen sind 
schrecklich und vergeben selten.“

Herr K. brach in Gelächter aus.

„Das haben mir die Chicaris auch gesagt. Sie kehrten in ihre Häuser zurück wie zum Tode 
Verurteilte.

Sie fürchten den Blick! Dummes und abergläubisches Volk! Man hätte sie längst über den bösen 
Blick aufklären müssen. Der berühmte „Blick der Schlange“ hat meinen Appetit nur noch 
gesteigert.“

Und Herr K. verspottete die abergläubischen Hindus weiter.

Am nächsten Morgen schlief Herr K. unter dem Vorwand, vom Vorabend sehr müde zu sein, sehr 
lange und wachte erst am Nachmittag auf, obwohl er normalerweise wie alle anderen in Indien sehr 
früh aufstand. Am Abend verspürte er Schmerzen im rechten Arm.

„Altes Rheuma“, bemerkte er. „Das geht in ein paar Tagen vorbei.“

Aber am zweiten Tag fühlte er sich so schwach, dass er kaum gehen konnte. Am dritten Tag musste 
er das Bett hüten. Seine Temperatur war normal. Er verspürte nur eine unerklärliche Schwäche in 
allen Gliedern und eine seltsame Mattigkeit.

„Es ist, als wäre das Blut in meinen Adern durch Blei ersetzt worden“, sagte er zu seinen Freunden. 
Sein Appetit, der nach seinen Angaben durch den „Blick der Viper“ angeregt worden war, 
verschwand plötzlich; er litt unter Schlaflosigkeit. Keine Betäubungsmittel halfen. Herr K., der 
immer bei guter Gesundheit gewesen war, kräftig, robust und muskulös, sah nach vier Tagen aus 
wie ein Skelett. In der fünften Nacht nach der Jagd weckte Herr K., der kein Auge zugetan hatte, 
seine Familie und den Arzt, der im Zimmer neben ihm schlief und schrie wie von Sinnen:

„Vertreibt dieses widerwärtige Monster!“, schrie er. „Wer hat dieses Biest in mein Zimmer 
gelassen? ... Was will es? ... Warum sieht er mich so an?“ Mit letzter Kraft griff er nach einem 



schweren Kerzenleuchter und warf ihn in Richtung eines unsichtbaren Objekts.

Der Arzt kam zu dem Schluss, dass sein Patient im Delirium lag. Herr K. hörte bis zum Morgen 
nicht auf zu schreien und zu stöhnen und behauptete, er sehe neben seinem Bett den Kouroumb, den
er geschlagen hatte. Am Morgen verschwand die Vision. Herr K. blieb jedoch bei seiner Aussage.

„Das war kein Delirium“, stammelte er mühsam. „Der Zwerg muss sich hereingeschlichen haben – 
ich weiß nicht wie – ich habe ihn leibhaftig gesehen, nicht in meiner Fantasie.“

In der folgenden Nacht verschlechterte sich sein Zustand, doch er sah den Kouroumb nicht mehr. 
Die Ärzte verstanden nichts und diagnostizierten einen Fall von „Dschungelfieber“.

Am neunten Tag verlor Herr K. die Sprache; am dreizehnten Tag starb er.

Wenn die Kraft der abergläubischen Vorstellungskraft zu einem festgelegten Zeitpunkt „ein 
unglückliches und dummes Geschöpf“ tötete, welche Kraft war es dann, die einen reichen und 
gebildeten Herrn tötete, der an nichts glaubte? „Seltsamer Zufall“, wird man uns sagen, „reiner 
Zufall“. Alles ist möglich. Aber dann gibt es unzählige Zufälle in den Annalen der „Blauen Berge“, 
und sie würden an sich schon ein Phänomen darstellen, das noch seltsamer ist als die Wahrheit.

Die Engländer geben zu, dass es noch nie vorgekommen ist, dass ein Eingeborener, der dem 
„Schlangenblick“ eines wütenden Kouroumb zum Opfer gefallen war, seinem Schicksal 
entkommen ist. Und dieselben Engländer erklären, dass die einzige Rettung darin besteht, sich in 
den ersten drei Stunden nach der Begegnung zu den Todds zu begeben und sie um Hilfe zu bitten. 
Wenn die Teralli zustimmen, kann jeder Todd das Gift, das durch den bösen Blick in den Menschen 
gelangt ist, leicht entfernen. „Aber wehe dem, der, nachdem er durch diesen Blick vergiftet wurde, 
sich zu weit von den Todds entfernt befindet, um innerhalb der erforderlichen Zeit dort zu sein; und 
wehe dem, der diesem Schicksal zum Opfer gefallen ist und den die Todd, nachdem sie ihn 
angesehen haben, nicht heilen wollen. Der Patient ist dann zu einem sicheren Tod verurteilt.“

Es gibt viele Phänomene in der Welt.

Es gibt viele unerklärliche Wahrheiten, oder vielmehr Wahrheiten, die unsere Gelehrten nicht 
erklären können. Die Presse wendet sich oft angewidert von diesen seltsamen Tatsachen ab und 
flieht wie die Mächte der Unreinheit, die durch Weihrauch vertrieben werden. Manchmal gibt es 
jedoch Ereignisse, die die sarkastische Presse zur Kenntnis nehmen und untersuchen muss. Dies 
geschieht jedes Mal, wenn sich die Bewohner eines Dorfes – infolge des abergläubischen 
Schreckens, den Hexerei hervorruft – darauf vorbereiten, den Urheber dieser Missetaten zu 
verbrennen. Dann berichten die Zeitungen im Namen der Gesetzestreue und um die Neugier der 
Öffentlichkeit zu befriedigen ausführlich über „die traurigen Erscheinungen des unverständlichen 
Aberglaubens des Volkes“.

Ähnliches geschah vor drei oder vier Jahren in Russland, als ein ganzes Dorf (sechzig Männer, 
wenn ich mich nicht irre) vor Gericht gestellt und freigesprochen wurde, weil es eine alte und 
halbverrückte Frau verbrannt hatte, die von ihren Nachbarn, den Bauern, zur Hexe erhoben worden 
war. Die Presse von Madras sah sich kürzlich gezwungen, unter fast identischen Umständen 
dasselbe Thema anzusprechen. Nur unsere humanitären Freunde, die Briten, erwiesen sich als 
weniger nachsichtig als die russischen Richter; vierzig Männer, Kouroumbs und Baddagues, 
wurden letztes Jahr „sans bruit ni trompette” (ohne Lärm und Trompeten) gehängt.

Alle werden sich an die schreckliche Tragödie erinnern, die sich vor nicht allzu langer Zeit in den 
Blauen Bergen, im Dorf Ebonaoud, mehrere Meilen von Outtakamand entfernt, ereignet hat. Der 
Bürgermeister der Stadt hatte ein Kind. Das Kind wurde plötzlich krank und lag in langsamen 
Todeskampf. Da es im Monat zuvor mehrere mysteriöse Todesfälle gegeben hatte, schrieben die 
Baddagues diesen Fall sofort dem „Blick der Viper” der Kouroumbs zu. In seiner Verzweiflung 
warf sich der Vater dem Richter zu Füßen, mit anderen Worten, er ging hin, um Beschwerde 
einzureichen. Die Anglo-Hindus lachten ihn nur aus, bis der Monegar nach drei Tagen vergeblicher 
Bemühungen brutal vertrieben wurde. Die Baddagues beschlossen daraufhin, das Recht selbst in die



Hand zu nehmen; sie beschlossen, ein ganzes Dorf der Kouroumbs bis auf den letzten Mann 
niederzubrennen, und baten zu diesem Zweck einen Todd, sie zu begleiten; ohne einen Todd konnte 
kein Kouroumb durch Feuer verbrannt oder durch Wasser ertränkt werden. Das ist der Glaube der 
Baddagues, und nichts kann sie vom Gegenteil überzeugen. Die Todds hielten Rat und gaben 
schließlich ihre Zustimmung. Zweifellos hatten „die Büffel entschieden, dass es so sein sollte“. 
Begleitet von einem Todd machten sich die Baddagues in einer dunklen, stürmische Nacht auf und 
setzten in kürzester Zeit alle Hütten der Kouroumbs in Brand. Mit einer Ausnahme entkam kein 
Kouroumb. Sobald einer von ihnen seine Hütte verließ, warfen die Baddagues ihn zurück in die 
Flammen oder töteten ihn mit einer Axt. Nur einer alten Frau gelang es, sich im Gebüsch zu 
verstecken und zu entkommen. Sie zeigte die Brandstifter an, und viele der Baddagues wurden 
verhaftet. Unter ihnen befand sich auch ein Todd. Er war der einzige Verbrecher seines Stammes, 
der seit der Gründung von Outtakamand von den Engländern inhaftiert worden war. Aber die 
Engländer konnten ihn nicht hängen; am Abend, an dem er hingerichtet werden sollte, verschwand 
er auf unerklärliche Weise, während zwanzig Baddagues mit aufgeblähten Bäuchen bereits im 
Gefängnis gestorben waren.

Dies geschah erst vor wenigen Monaten. Drei Jahre vor diesem Ereignis hatte sich dasselbe Drama 
in Kataguiri abgespielt. Vergeblich hatten die Anwälte und sogar der Staatsanwalt darauf bestanden,
mildernde Umstände zu berücksichtigen, und argumentiert, dass die Ursache tatsächlich nur der tief
verwurzelte Glaube der Einheimischen an die Zauberei der Kouroumbs und das Böse, das sie 
ungestraft tun konnten, sei. Alle Anwälte forderten – wenn schon nicht Begnadigung – so doch 
zumindest die Nichtanwendung der Todesstrafe. Ihre Bemühungen waren vergeblich. Wenn die 
Englischen Wissenschaftler sind in der Lage, an den „bösen Blick” zu glauben, indem sie ihm einen
wissenschaftlicheren Begriff geben, aber englische Gerichte werden dies niemals tun. Das Gesetz, 
das vor zweihundert Jahren jährlich Tausende von männlichen und weiblichen Hexern zu Folter und
Tod auf dem Scheiterhaufen verurteilte, ist in England jedoch immer noch in Kraft. Es wurde nicht 
aufgehoben. Wenn sich die Notwendigkeit in Form des Wunsches einer dummen Menge, der 
Fanatiker und Atheisten wie Professor Lancaster, der die Bestrafung des amerikanischen Mediums 
Sleed veranlasste, bemerkbar macht, wird dieses alte Gesetz aus der Versenkung geholt und auf 
einen Mann angewendet, dessen einziger Fehler darin besteht, unbeliebt zu sein. In Indien ist dieses 
Gesetz nutzlos und kann sogar gefährlich werden, da es den Einheimischen lehren könnte, dass ihre 
Herren zu einer bestimmten Zeit ihren „Aberglauben” teilen. Aber in England ist die öffentliche 
Meinung so stark, dass sogar das Gesetz ihr weicht.

Als Sekretär einer Gesellschaft, deren Ziel es ist, alle psychologischen Probleme so gründlich wie 
möglich zu untersuchen, möchte ich beweisen, dass es keinen „Aberglauben” auf der Welt gibt, der 
nicht seinen Ursprung in der Wahrheit hat. Unsere Theosophische Gesellschaft hätte sich im Namen
dieser Wahrheit eigentlich „Gesellschaft der Unzufriedenen mit den zeitgenössischen 
materialistischen Wissenschaften” nennen sollen. Wir sind der lebendiger Protest gegen den groben 
Materialismus unserer Zeit sowie gegen die unvernünftigen Glaubensvorstellungen, die durch den 
engen Rahmen der Sentimentalität zu sehr eingeschränkt sind; den Glauben an die „Geister” der 
Toten und die direkte Kommunikation zwischen dem Jenseits und unserer Welt. Wir behaupten 
nichts und leugnen nichts. Und da unsere Gesellschaft zum größten Teil aus der Elite Europas 
besteht und unter ihren Mitgliedern viele Namen zählt, die in der Welt der Wissenschaft und 
Literatur bekannt sind, wagen wir es, auf die Zustimmung der offiziellen wissenschaftlichen 
Organisationen zu verzichten. Wir ziehen es vor, abzuwarten, ohne jedoch eine einzige Gelegenheit 
zu versäumen, jeden Umstand, der der Aufmerksamkeit der Materialwissenschaft entgeht, zu 
nutzen, um ihn zum Gegenstand öffentlicher Betrachtung zu machen. Wir wollen diese Umstände 
zu einem lebendigen Vorwurf an die Untätigkeit der Herren der Naturwissenschaften machen, die 
sich mit ihrer Routine zufrieden geben und keinen Finger rühren, um das Rätsel der 
geheimnisvollen Kräfte der Natur aufzuklären. Wir suchen nicht nur nach materiellen und 
unwiderlegbaren Beweisen für das Wesen jener Erscheinungen, die mit Namen wie „Zauberei“, 
„Heilkunst“, „böser Blick“ getauft wurden und von kultivierten Mystikern als „spiritistische 



Phänomene“, „Mesmerismus“ oder einfach „Magie“ bezeichnet werden – Aber wie lassen sich 
diese Glaubensvorstellungen erklären? Wem können wir diese seltsame Tatsache zuschreiben, dass 
die wilden Stämme der Blauen Berge, die noch nie etwas von unseren russischen Zauberern und 
dem in den russischen Dörfern verbreiteten Glauben an „Zauberei“ gehört haben, denselben 
Glauben in allen Einzelheiten teilen, von der Beschwörung der Heiler bis zu ihren speziellen 
Arzneimitteln, der Zusammensetzung von Kräutern und anderen Verfahren derselben Art? Und dass
dieselben „Aberglauben“, im Wortlaut wie im Geist, bei den Engländern, Franzosen, Deutschen, 
Italienern, Spaniern und Slawen. Die Lateiner vereinen sich mit den Slawen, die Arier und Turanier 
mit den Semiten in ihrem gemeinsamen Glauben an Magie, Hexerei, Hellsehen und die 
Manifestation guter und böser Geister. Es besteht eine „Identität“ im Glauben, nicht im relativen 
Sinne, sondern im wörtlichen Verständnis des Begriffs. Dies ist kein bloßer „Aberglaube“, sondern 
eine internationale Wissenschaft mit ihren Gesetzen, ihren unveränderlichen Formeln und ihren 
gleichen Anwendungen.

KAPITEL VI

Es ist sehr gefährlich, abends unbewaffnet in bestimmte Teile der Blue Mountains in der Nähe der 
dichten Wälder zu gehen, die von den Kouroumbs bewohnt werden.

In der Nähe eines dieser Wälder, zwischen Kattaguiri und Outti, lebte eine wohlhabende eurasische 
Familie: die Mutter, eine ältere Frau, ihre beiden Söhne und ein kleiner Neffe, ein Waisenkind, das 
sie seit seiner Kindheit wie seine Mutter, eine geliebte Schwester von ihr, aufgezogen hatte. Dem 
Kind war strengstens verboten worden, jemals in den Wald zu gehen. Allerdings liebte es Vögel 
sehr.

Eines Tages, von seiner Leidenschaft mitgerissen, verließ der kleine Junge das Haus und verirrte 
sich im Wald. Eine Schwalbe hüpfte vor ihm von Ast zu Ast, und er versuchte, sie zu fangen. So 
rannte er dem Vogel hinterher, bis die Sonne unterging. In Outti – einer Stadt, die vollständig von 
hohen Bergen und Felsen umgeben ist – vollzieht sich der Übergang vom Tag zur Nacht fast 
augenblicklich. Als er sich allein im Wald wiederfand, bekam das Kind Angst und eilte nach Hause. 

Τage nach seinem Unglück verspürte er plötzlich einen stechenden Schmerz im Fuß. Er setzte sich 
auf einen Stein und zog seinen Schuh aus. Während er seine Wunde untersuchte und versuchte, 
einen Dorn zu entfernen, der sich in sein Fleisch gebohrt hatte, sprang eine Wildkatze von einem 
Baum und landete neben ihm. Das Tier, nicht weniger erschrocken als er selbst, begann ihn 
anzugreifen, und das vor Angst gelähmte Kind brach in wilde Schreie aus. Im selben Moment 
durchbohrten zwei Pfeile die Seite des Tieres, das tödlich verwundet in eine Felsspalte rollte. Zwei 
schmutzige und halbnackte Kouroumbs erschienen, nahmen das Tier an sich und sprachen dann zu 
dem Kind, wobei sie sich über seine Angst lustig machten.

Der Kleine konnte ihnen antworten, da er ihre Sprache kannte, wie alle Eurasiaten, die in den 
Blauen Bergen leben.

Da er Angst hatte, allein nach Hause zurückzukehren, bat er die Kouroumbs, ihn zu seinem Haus zu
begleiten, und versprach ihnen Reis und Branntwein. Die Moulou-Kouroumbs willigten ein, und 
alle drei machten sich auf den Weg. Während sie dahinschritten, erzählte das Kind seinen Begleitern
von seinem Abenteuer mit der Schwalbe. Die Kouroumbs versprachen ihm, ihm alle Vögel zu 
fangen, die er haben wollte, gegen eine sehr geringe Belohnung. Die Kouroumbs sind für ihre 
Jagdkünste bekannt; für sie ist es so einfach, einen Elefanten oder einen Tiger zu fangen wie einen 
Vogel. Sie verabredeten sich, sich alle drei am nächsten Tag im Tal zu treffen. Sie wollten Vögel 
jagen. Kurz gesagt, der Junge und die Kouroumbs wurden Freunde.

Es ist interessant, hier zu erzählen, wie die Kouroumbs Vögel fangen. Der Zwerg nimmt einen 
kleinen Ast, dreht ihn in seinen Händen, als würde er ihn polieren, und rammt ihn etwa zwei Fuß 



tief in den Boden, mitten in einem Busch. Dann legt er sich auf den Bauch, ganz nah an den Busch, 
damit er den Vogel beobachten kann, während dieser herumhüpft. Dann wartet der Kouroumb 
geduldig. Herr Betlor, der mehr als einmal Zeuge einer solchen „Jagd” wurde, schreibt darüber wie 
folgt:

„In diesem Moment nehmen die Augen des Kouroumb einen sehr seltsamen Ausdruck an. Ich habe 
einen ähnlichen Ausdruck bei einer Schlange beobachtet, wenn sie auf der Lauer nach ihrer Beute 
liegt, ihr Opfer unverwandt anstarrt und es damit fasziniert. Die schwarze Kröte von Maissour hat 
ebenfalls diesen starren, glasigen Blick, der von einem kalten inneren Licht zu erhellt scheint und 
gleichzeitig anzieht und abstößt. Für mehrere Rupien erlaubte mir ein Kouroumb, ihn zu 
beobachten. Der unbeschwerte, fröhliche und lebhafte Vogel fliegt zwitschernd umher; plötzlich 
bleibt er stehen und scheint zu lauschen. Mit leicht zur Seite geneigtem Kopf bleibt er mehrere 
Sekunden lang regungslos stehen. Dann er schüttelt sich und versucht wegzufliegen, was ihm 
jedoch selten gelingt. Es scheint, als ziehe ihn eine unwiderstehliche Kraft in den verzauberten 
Kreis, und er beginnt, seitwärts auf den Ast zu fliegen. Seine Federn sträuben sich, und er stößt 
einige leise, klagende Schreie aus. Mit nervösen kleinen Sprüngen nähert er sich jedoch immer 
mehr dem „verzauberten” Ast. Schließlich landet der Vogel mit einem Sprung auf dem Ast und sein 
Schicksal ist besiegelt. Jetzt kann er nicht mehr entkommen und bleibt auf dem Ast gefangen. Der 
Kouroumb stürzt sich mit einer Schnelligkeit auf das arme kleine Tier, die eine Schlange neidisch 
machen könnte ... und wenn man dem Zwerg mehr Geld gibt, verschlingt er den Vogel lebendig, mit
Krallen, Flügeln und allem.”

Auf diese Weise fingen die beiden Kouroumbs zwei gelbe Schwalben und schenkten sie dem 
kleinen Simpson. Aber noch am selben Tag belegten sie das Kind mit einem Zauber. Einer der 
Kouroumbs „verhexte“ ihn, so wie er die Vögel verzaubert hatte. Er machte sich seinen Willen und 
seine Gedanken zu eigen, machte ihn zu einer unbewussten Maschine, mit anderen Worten, er 
„hypnotisierte“ ihn. Der einzige Unterschied zwischen einem Arzt, der hypnotisiert, und den 
Kouroumbs besteht in der Methode: Ersterer wendet Handgriffe oder die wissenschaftliche 
Methode des Magnetismus an, während Letztere das Kind während der Jagd nur ansehen und 
berühren mussten.

Eine auffällige Veränderung trat im Verhalten des kleinen Jungen ein. Seine Gesundheit und sein 
Appetit blieben unverändert, aber er schien innerhalb weniger Jahre zu altern, und seine 
Verwandten und alle Menschen im Haus bemerkten, dass er oft in der Nacht aufstand und 
umherwanderte.

Eine auffällige Veränderung trat im Verhalten des kleinen Jungen ein. Seine Gesundheit und sein 
Appetit blieben unverändert, aber er schien innerhalb weniger Jahre zu altern, und seine 
Verwandten und alle Menschen im Haus bemerkten, dass er oft wie in Trance ging. Bald 
verschwanden alle Silbergegenstände aus dem Haus von Frau Simpson: Löffel, Zuckerdosen und 
sogar ein silbernes Kruzifix. Dann waren die Goldgegenstände an der Reihe. Die ganze Familie war
sehr aufgeregt. Trotz aller Bemühungen, den Dieb zu finden, und trotz aller Vorsichtsmaßnahmen 
verschwanden die Gegenstände weiterhin aus dem gut verschlossenen Sideboard, dessen Schlüssel 
immer bei der Hausherrin aufbewahrt wurde. Die Polizei hatte versucht, den Täter zu fassen, musste
sich jedoch für unfähig erklären. Schließlich wurden alle verdächtigt, aber niemand konnte gefasst 
werden. Der Diener des Hauses war seit Jahren bei der Familie, und Mrs. Simpson war sich seiner 
so sicher wie ihrer selbst.

Eines Abends erhielt Mrs. Simpson aus Madras ein Paket mit einem schweren goldenen Ring. Sie 
versteckte ihn in ihrem eisernen Safe, legte den Schlüssel unter ihr Kopfkissen und beschloss, die 
ganze Nacht wach zu bleiben. Um ganz sicher zu sein, verzichtete sie auf ihr übliches Glas Bier, das
sie immer einschlafen ließ.

Sie hatte bemerkt, dass ihre Glieder seit einiger Zeit – nachdem sie das Bier getrunken hatte – taub 
waren und sie sehr tief schlief.



Das Kind schlief in einem kleinen Zimmer neben ihrem Schlafzimmer. Gegen zwei Uhr morgens 
öffnete sich die Tür, und im Schein der Nachtlampe sah Mrs. Simpson ihren Neffen in ihr Zimmer 
kommen. Sie hätte ihn fast gefragt, was er wolle, aber sie fasste sich wieder und wartete mit 
angstvoll klopfendem Herzen. Das Kind kam tatsächlich wie ein Schlafwandler auf sie zu. Seine 
Augen waren weit aufgerissen, und sein Gesicht hatte – wie sie später vor Gericht aussagte – einen 
strengen, fast grausamen Ausdruck. Er ging direkt zum Bett, zog den Schlüssel vorsichtig unter dem
Kopfkissen hervor, so schnell und geschickt, dass sie die Hand des kleinen Jungen unter ihrem Kopf
eher sah als spürte. Dann öffnete er den Safe, durchsuchte ihn und schloss ihn wieder.

Frau Simpson bewies so viel Geistesgegenwart, dass sie sich nicht rührte. Ihr geliebter Neffe, ein 
Kind, war ein Dieb! Aber wo hatte er die gestohlenen Gegenstände versteckt? Sie beschloss, die 
Wahrheit herauszufinden und das Geheimnis zu lüften. Sie zog sich schnell und geräuschlos an und 
schaute dann in das Zimmer ihres Neffen. Er war nicht da, aber die Tür zum Hof stand offen. Sie 
ging hinaus und folgte den noch ganz frischen Spuren, als sie die Silhouette des Kleinen bemerkte, 
der am Vogelkäfig entlangglitt. Der Mond beleuchtete den Garten, und sie sah, wie sich das Kind 
bückte und etwas in den Boden steckte. Sie beschloss, bis zum Morgen zu warten. „Der kleine 
Junge ist ein Schlafwandler“, dachte sie. „Ich werde die anderen Gegenstände dort sicher finden. Es
hat keinen Sinn, ihn jetzt aufzuwecken und ihn zu erschrecken.“

Dann ging sie ins Haus und wartete, bis das Kind zu Bett gegangen war und tief schlief. Seine 
Augen blieben jedoch so weit offen, wie sie ihn gesehen hatte, als er auf sie zugekommen war. Sie 
war überrascht und sogar erschrocken. Dennoch war sie entschlossen, bis zum nächsten Morgen zu 
warten.

Am nächsten Tag rief sie ihre Söhne herbei und erzählte ihnen, was in der Nacht geschehen war. Sie
gingen zum Vogelkäfig und sahen, dass die Erde aufgewühlt war, aber sie fanden nichts. 
Offensichtlich hatte der Junge Komplizen.

Als der kleine Junge von der Schule nach Hause kam, empfing Frau S. ihn wie üblich. Sie dachte, 
dass sie durch Fragen nichts erfahren würde und nur die Lösung des Problems erschweren würde. 
Also servierte sie ihm sein Essen und beobachtete ihn ununterbrochen. Als das Mittagessen beendet 
war, wollte sie vom Tisch aufstehen, um sich die Hände zu waschen, und nahm ihren Ring ab, den 
sie absichtlich auf dem Tisch liegen gelassen hatte. Beim Anblick dieses goldenen Gegenstandes 
begannen die Augen des Kindes zu funkeln. Seine Tante drehte sich leicht um. Sofort griff er nach 
dem Ring und steckte ihn in seine Tasche. Er stand achtlos auf und machte sich bereit, das Haus zu 
verlassen. Aber Frau Simpson hielt ihn zurück.

„Wo ist mein Ring, Tom? Warum hast du ihn genommen?“, fragte sie.

„Welcher Ring?“, antwortete er gleichgültig. „Ich habe Ihren Ring nicht gesehen.“

„Er ist in deiner Tasche, du elender Kerl!“, rief Frau Simpson und schlug ihm ins Gesicht. Sie 
stürzte sich auf den Jungen, zog den Ring aus seiner Tasche und zeigte ihn ihm. Tom blieb ganz 
ruhig und leistete keinen Widerstand.

„Von welchem Ring sprichst du?“, fragte er seine Tante in wütendem Ton. „Das ist ein Goldkorn, 
ich habe es für meine Vögel genommen – warum schlägst du mich?“

„Und all die Silber- und Goldgegenstände, die du in den letzten zwei Monaten gestohlen hast – 
waren das auch Körner, du kleiner Lügner und Dieb? Wo hast du sie hingetan? Sprich, sonst rufe 
ich die Polizei“, rief Frau S. völlig außer sich.

„Ich habe dir nichts gestohlen. Ich habe nie etwas ohne deine Erlaubnis genommen, außer ein paar 
Körner und ein wenig Brot für die Vögel ...“

„Wo hast du die Körner genommen?“

„Aus dem Sideboard. Hast du mir das nicht erlaubt? Diese goldenen Körner gibt es auf dem Markt 
nicht, sonst hätte ich dich nicht darum gebeten.“



Frau S. wurde klar, dass sie vor einem unverständlichen Rätsel stand, vor einem schrecklichen 
Geheimnis, das sie nicht lüften konnte. Das Kind – ob aus einem Anfall von Wahnsinn oder 
aufgrund chronischer Schlafwandelei – glaubte, die Wahrheit zu sagen, oder zumindest das, was es 
für die Wahrheit hielt.

Sie erkannte, dass sie einen Fehler gemacht hatte. So würde sie das Geheimnis nicht aufdecken 
können. Das Kind hatte Komplizen, und sie würde sie finden. Also gab sie vor, ihren Fehler 
eingestanden zu haben. Sie litt in ihrem Herzen, aber sie wollte dieses Experiment bis zum Ende 
durchziehen.

„Sag mir, Tom“, fragte sie zärtlich, „erinnerst du dich an den Tag, als ich dir erlaubt habe, den Safe 
zu öffnen, um die Goldkörner für deine Vögel zu holen?“

„An diesem Tag konnte ich die gelben Vögel fangen“, erklärte das Kind plötzlich mit strengem 
Tonfall. „Warum hast du mich geschlagen? Du hast mir doch selbst gesagt: ‚Nimm den Schlüssel so
oft du ihn brauchst unter meinem Kopfkissen hervor; nimm auch die Goldkörner, die sind besser für
deine Vögel als die Silberkörner.‘ Nun, ich habe sie genommen. Außerdem ist fast nichts mehr 
übrig“, fügte er traurig hinzu, „und meine Vögel werden sterben! . . .“

„Wer hat dir das gesagt?“

„Er – derjenige, der die Vögel für mich gefangen hat und mir hilft, sie zu füttern.“

„Aber wer ist er?“

„Ich weiß es nicht“, antwortete das Kind mit Mühe und fuhr sich mit der Hand über die Stirn. „Ich 
weiß es nicht ... Du hast ihn oft gesehen ... Er kam erst vor drei Tagen, zur Essenszeit, als ich ein 
Silberkorn von Onkels Teller nahm ... Der Onkel hatte es für mich hingelegt. Er sagte mir: ‚Nimm 
es‘, und der Onkel nickte mit dem Kopf. Also habe ich es genommen.„

Frau Simpson erinnerte sich, dass an diesem Tag tatsächlich zehn silberne Rupien auf mysteriöse 
Weise vom Tisch verschwunden waren; ihr Sohn hatte sie gerade aus seiner Tasche genommen, um 
eine Rechnung zu bezahlen. Dieser Verlust war der unerklärlichste von allen geblieben.

“Aber wem hast du die Körner gegeben? Vögel werden abends nicht gefüttert.„

Ich habe sie ihm hinter der Tür gegeben. Er ist vor dem Abendessen gegangen. Aber da war es 
hellichter Tag und nicht Abend.“

„Tag? Acht Uhr abends nennen Sie Tag?“

„Ich weiß nicht, . . . aber es war hell, . . .

es war keine Nacht, . . . außerdem ist die Nacht schon lange verschwunden.“

„Herr!“ Mrs. Simpson weinte bitterlich und hob erschrocken die Arme. „Der Kleine hat den 
Verstand verloren – er ist wahnsinnig geworden.“

Aber plötzlich hatte sie eine Idee.

„Nun, nimm auch dieses Goldkorn“, sagte sie und reichte ihrem Neffen ihre goldene Brosche. 
„Nimm es und gib es den Vögeln, während ich zusehe.“

Tom griff nach der Brosche und rannte freudig zum Vogelkäfig. Dann geschah etwas, das Mrs. 
Simpson davon überzeugte, dass die geistigen Fähigkeiten ihres Neffen gestört waren. Er ging um 
den Käfig herum und warf imaginäre Körner hinein; der Käfig war jedoch leer. Er rieb die Brosche 
zwischen seinen Fingern, als würde er Körner davon nehmen, dann sprach er zu den Vögeln, die 
nicht da waren, pfiff und lachte vor Freude.

„Und jetzt, Tante, bringe ich ihm den Rest, damit er ihn behalten kann. Er hatte mir zuerst gesagt, 
ich solle ihn dort unter dem Fenster im Boden verstecken. Aber heute Morgen hat er mir gesagt, ich 
solle ihn ihm bringen – dort drüben. Aber folge mir nicht, sonst kommt er nicht. . . ."



„Na gut, mein Freund, dann geh allein“, willigte sie ein.

Unter verschiedenen Vorwänden hielt sie ihren Neffen jedoch eine halbe Stunde lang fest, während 
sie heimlich einen Polizisten rief, den sie bat, dem Kind zu folgen, wohin es auch ging, und ihm 
eine hohe Belohnung versprach.

„Verhaftet die Person, der er die Brosche gibt ... er ist der Dieb.“ Der Polizist bat einen Kollegen, 
ihn zu begleiten, und beide folgten dem Kind den ganzen Tag. Am Abend sahen sie, wie es sich in 
Richtung Wald begab. Plötzlich sprang ein sehr hässlicher Zwerg aus dem Gebüsch und winkte Tom
zu, der sofort wie ein Automat auf ihn zuging. Als die Polizisten sahen, dass das Kind dem 
Kouroumb etwas in die Hände „streute“, stürmten sie vor und verhafteten ihn mit dem Beweis 
seiner Straftat in den Händen – nämlich der goldenen Brosche.

Der Kouroumb kam mit ein paar Tagen Gefängnis davon. Es konnten keine überzeugenden Beweise
gegen ihn gefunden werden; er hatte nur die Brosche, und das Kind behauptete, er habe sie ihm aus 
freien Stücken gegeben, aber „er wisse nicht, aus welchem Grund”. Das Gericht entschied, dass die 
Aussagen des kleinen Simpson verwirrend seien, dass er nur fantasierte, was die goldenen Körner 
betraf, und dass er den Kouroumb nicht wiedererkennen würde; außerdem sei er noch nicht 
volljährig. Der Arzt erklärte ihn für „unheilbar idiotisch“. Seine Aussage und die verwirrten 
Aussagen von Mrs. Simpson, die aus den Erzählungen ihres Neffen keinen klaren Bericht 
zusammenstellen konnte, waren ohne Bedeutung. Der Polizist konnte keine Aussage machen; seine 
Aussage hätte Gewicht gehabt, da er wusste, dass Kouroumb im Besitz gestohlener Gegenstände 
war. Am selben Tag, an dem Kouroumb verhaftet wurde, erkrankte der Polizist und starb eine 
Woche später, wenige Tage vor der Gerichtsverhandlung. Die Angelegenheit war damit 
abgeschlossen.

Wir haben den unglücklichen Jungen getroffen, der heute zwanzig Jahre alt ist. Wir sahen einen 
großen Eurasier mit hängenden Wangen, der auf einer Bank in der Nähe der Haustür saß und mit 
den Händen an den Gitterstäben herumspielte. Vögel sind nach wie vor seine Leidenschaft. Sein 
Verstand scheint normal zu sein, aber sobald von Silber oder Gold, in Form von Geld oder 
Gegenständen, die Rede ist, wird er trübe; er nennt sie immer „Körner”. Seitdem haben seine 
Verwandten ihn nach Bombay geschickt, wo er unter ständiger Aufsicht steht und die Manie 
allmählich verschwindet. Nur ein Gefühl ist ihm geblieben: der unwiderstehliche Wunsch, mit den 
Kouroumbs zu verbrüdern.

Bevor ich zum Schluss komme, möchte ich meine Leser bitten, im Philosophischen Wörterbuch 
von Voltaire die Passage noch einmal zu lesen, in der der Philosoph die fünf Bedingungen nennt, 
die erfüllt sein müssen, damit eine Aussage als gültig angesehen werden kann. Genau diese 
Bedingungen sind in unserer Geschichte über die Zauberkräfte und Hexerei der Moulou-
Kouroumbs erfüllt.

Lassen wir uns überraschen, ob unsere Aussage, die durch die Aussagen vieler unparteiischer 
Zeugen bestätigt wird, von den Skeptikern akzeptiert wird. Oder vielleicht werden die Massen, mit 
wenigen Ausnahmen, trotz Voltaire und seiner Philosophie lieber „plus catholique que le Pape” 
bleiben.

Wir laden alle Ungläubigen ein, Indien zu besuchen, insbesondere die Blauen Berge in der 
Präsidentschaft von Madras. Wenn sie dort mehrere Monate bleiben, werden sie die „mysteriösen 
Stämme der Nilguiri” kennenlernen, insbesondere die Kouroumbs. Und dann sollen sie – wenn sie 
nach Europa zurückkehren – die Realität der Hexerei der Kouroumbs leugnen, wenn sie können.

Aber die Blauen Berge sind nicht nur ein Feld für sehr interessante okkulte Erfahrungen. Wenn die 
glückliche Stunde schlägt – falls sie jemals schlägt –, wenn unsere Freunde von den nebligen 
Küsten Albions, die perfiden und folglich immer misstrauisch,

* „Katholischer als der Papst“.



aufhören, in jedem unschuldigen russischen Touristen einen politischen Spion zu sehen – dann 
werden die Russen mehr nach Indien reisen. Die Naturforscher unseres Landes werden dann das 
bergige „The-baide“ besuchen, das wir beschrieben haben. Und ich bin überzeugt, dass unsere 
„Blauen Berge“, die Nilgiri, von Ethnologen, Geographen und Philologen, ohne die Meister der 
Psychologie zu vergessen, als unerschöpflicher Schatz für die wissenschaftlichen Forschungen aller 
Spezialisten entdeckt werden.

Es gibt keine höhere Religion als die Wahrheit – सततनन नतसस परर धररर

Aus dem Englischen übersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena 

und der U.L.T., Californien, USA


	Vorwort des Verlags
	KAPITEL I
	KAPITEL II
	KAPITEL III
	Ich lerne die Todds kennen

	KAPITEL IV
	KAPITEL V
	KAPITEL VI

