
10 Thesen der orientalischen Philosophie
Aus „Isis entschleiert“

von 
Helena P. Blavatsky

Band II, Seiten 587 bis 590

Es würde von geringem Urteilsvermögen unsererseits zeugen, wenn wir annehmen würden, dass 
uns bis hierher, in diesem Werk nur Metaphysiker, oder Mystiker irgendeiner Art, gefolgt sind. 
Wäre dies nicht der Fall, würden wir ihnen sicherlich raten, sich die Mühe des Lesens dieses 
Kapitels zu ersparen; denn obwohl nichts gesagt wird, was nicht streng wahr ist, würden sie selbst 
die am wenigsten erstaunlichen Erzählungen, so fundiert sie auch sein mögen, als absolut falsch 
betrachten.

Um die Prinzipien des Naturgesetzes zu verstehen, muss der Leser die grundlegenden Thesen der 
orientalischen Philosophie im Auge behalten, die wir nacheinander erläutert haben. 

Lassen Sie uns noch einmal ganz kurz zusammenfassen:

1. Es gibt keine Wunder. Alles, was geschieht, ist das Ergebnis von Gesetzen – ewigen, 
unveränderlichen, immer wirksamen Gesetzen. Scheinbare Wunder sind nichts anderes als das 
Wirken von Kräften, die dem entgegenstehen, was Dr. W.B. Carpenter, F.R.S. – ein Mann von 
großer Gelehrsamkeit, aber geringem Wissen – als „die wohlbekannten Gesetze der Natur” 
bezeichnet. Wie viele seiner Kollegen ignoriert Dr. Carpenter die Tatsache, dass es Gesetze geben 
kann, die einst „bekannt” waren, heute aber der Wissenschaft unbekannt sind.

2. Die Natur ist dreieinig: Es gibt eine sichtbare, objektive Natur; eine unsichtbare, innewohnende, 
belebende Natur, die das exakte Modell der anderen ist und ihr Lebensprinzip; und über diesen 
beiden steht der Geist, die Quelle aller Kräfte, der allein ewig und unzerstörbar ist. Die beiden 
unteren Teile verändern sich ständig, der höhere dritte Teil bleibt unverändert.

3. Auch der Mensch ist dreieinig: Er hat seinen objektiven, physischen Körper, seinen belebenden 
Astralkörper (oder seine Seele), den realen Menschen; und diese beiden, werden vom dritten Teil – 
dem souveränen, unsterblichen Geist – umhüllt und erleuchtet. Wenn es dem realen Menschen 
gelingt, sich mit diesem zu vereinen, wird er zu einem unsterblichen Wesen.

4. Magie, als Wissenschaft, ist die Kenntnis dieser Prinzipien und der Art und Weise, wie der 
Einzelne noch im Körper, die Allwissenheit und Allmacht des Geistes und seine Kontrolle über die 
Naturkräfte, erlangen kann. Magie, als Kunst, ist die praktische Anwendung dieser Kenntnisse.



5. Geheimwissen, falsch angewendet, ist Zauberei; wohltätig eingesetzt, ist es wahre Magie oder 
WEISHEIT.

6. Medialität ist das Gegenteil von Adeptenschaft; das Medium ist das passive Instrument fremder 
Einflüsse, der Adept kontrolliert aktiv sich selbst und alle ihm unterlegenen Kräfte.

7. Alle Dinge, die jemals waren, sind oder sein werden, haben ihre Aufzeichnung im astralen Licht, 
oder auf der Tafel des unsichtbaren Universums. Der eingeweihte Adept kann durch die 
Verwendung der Vision seines eigenen Geistes, alles wissen, was bekannt ist, oder bekannt sein 
kann.

8. Die Menschenrassen unterscheiden sich in ihren geistigen Gaben ebenso, wie in ihrer Hautfarbe, 
ihrer Statur, oder anderen äußeren Merkmalen; bei einigen Völkern ist die Sehergabe natürlich 
vorherrschend, bei anderen die Medialität. Einige sind der Zauberei verfallen und geben ihre 
geheimen Regeln von Generation zu Generation weiter, was zu mehr oder weniger ausgeprägten 
psychischen Phänomenen führt.

9. Eine Phase der magischen Fertigkeit, ist das freiwillige und bewusste Zurückziehen des inneren 
Menschen (Astralgestalt) aus dem äußeren Menschen (physischer Körper). Bei einigen Medien tritt 
ein Zurückziehen ein, aber es ist unbewusst und unfreiwillig. Bei letzteren ist der Körper in solchen 
Momenten, mehr oder weniger kataleptisch; bei den Eingeweihten jedoch würde das Fehlen der 
Astralgestalt nicht bemerkt werden, da die physischen Sinne wach sind und der Betroffene nur wie 
in einer Art Trance erscheint – „in Gedanken versunken”, wie manche es nennen.

Für die Bewegungen der wandernden Astralgestalt stellen weder Zeit noch Raum ein Hindernis dar. 
Der Thaumaturg, der die okkulten Wissenschaften gründlich beherrscht, kann sich selbst (d. h. 
seinen physischen Körper) verschwinden lassen, oder scheinbar jede beliebige Gestalt annehmen. 
Er kann seine Astralgestalt sichtbar machen, oder ihr wechselnde Erscheinungsformen verleihen. In 
beiden Fällen werden diese Ergebnisse durch eine gleichzeitig hervorgerufene mesmerische 
Halluzination der Sinne, aller Zeugen erreicht. Diese Halluzination ist so perfekt, dass der 
Betroffene sein Leben dafür verwetten würde, dass er die Realität gesehen hat, obwohl es sich nur 
um ein Bild in seinem eigenen Geist handelt, das durch den unwiderstehlichen Willen des 
Hypnotiseurs in sein Bewusstsein eingeprägt wurde.

Aber während die Astralgestalt überall hingehen, jedes Hindernis durchdringen und in jeder 
Entfernung vom physischen Körper gesehen werden kann, ist letzterer auf gewöhnliche 
Fortbewegungsmittel angewiesen. Er kann unter bestimmten magnetischen Bedingungen schweben,
aber nicht auf andere Weise als auf normalem Wege, von einem Ort zum anderen gelangen. Daher 
glauben wir keine Geschichten über den Flug von Medien in ihrem Körper, denn das wäre ein 
Wunder, und Wunder lehnen wir ab. Innere Materie kann in bestimmten Fällen und unter 
bestimmten Bedingungen zerfallen, durch Wände hindurchgehen und sich wieder zusammensetzen, 
aber lebende tierische Organismen können das nicht.

Die Anhänger Swedenborgs glauben und die Geheimwissenschaften lehren, dass die Seele häufig 
den lebenden Körper verlässt und dass wir jeden Tag und in jeder Lebenslage solchen lebenden 
Leichen begegnen. Verschiedene Ursachen, darunter überwältigende Angst, Trauer, Verzweiflung, 
eine heftige Krankheit, oder übermäßige Sinnlichkeit, können dies bewirken. Der leere Körper kann
von der Astralgestalt eines erfahrenen Zauberers, eines Elementars (einer erdgebundenen, 
körperlosen menschlichen Seele) oder, sehr selten, eines Elementare, betreten und bewohnt werden.
Natürlich hat ein Meister der weißen Magie die gleiche Macht, aber wenn es nicht um etwas ganz 
Außergewöhnliches und Großes geht, wird er sich niemals dazu herablassen, sich durch die 
Besetzung des Körpers einer unreinen Person, zu verunreinigen. Bei Geisteskrankheit ist das 
Astralwesen des Patienten, entweder halb gelähmt, verwirrt und dem Einfluss jedes 
vorbeiziehenden Geistes, jeglicher Art, ausgesetzt, oder es hat sich für immer entfernt, und der 
Körper wird von einer vampirähnlichen Wesenheit in Besitz genommen, die sich selbst kurz vor der
Auflösung befindet und sich verzweifelt an die Erde klammert, um durch dieses Mittel noch eine 



kurze Zeit lang sinnliche Freuden genießen zu können.

10. Der Grundstein der MAGIE ist eine intime praktische Kenntnis des Magnetismus und der 
Elektrizität, ihrer Eigenschaften, Zusammenhänge und Wirkungen. Besonders notwendig ist die 
Vertrautheit mit ihren Wirkungen im und auf das Tierreich und den Menschen. Viele andere 
Mineralien besitzen okkulte Eigenschaften, die ebenso seltsam sind, wie die des Magnetsteins, die 
alle Praktiker der Magie kennen müssen und von denen die sogenannte exakte Wissenschaft keine 
Ahnung hat. Auch Pflanzen besitzen in höchst wunderbarer Weise ähnliche mystische 
Eigenschaften, und die Geheimnisse der Kräuter der Träume und Zaubersprüche, sind der 
europäischen Wissenschaft verloren gegangen und ihr natürlich unbekannt, abgesehen von einigen 
wenigen markanten Beispielen wie Opium und Haschisch. Doch selbst die psychischen Wirkungen 
dieser wenigen, auf den menschlichen Organismus, werden als Anzeichen einer vorübergehenden 
geistigen Störung angesehen. Die Frauen von Thessalien und Epirus, die weiblichen Hierophanten 
der Sabazius-Riten, nahmen ihre Geheimnisse nicht mit dem Untergang ihrer Heiligtümer mit. Sie 
sind noch immer erhalten, und diejenigen, die sich der Natur von Soma bewusst sind, kennen auch 
die Eigenschaften anderer Pflanzen.

Um alles in wenigen Worten zusammenzufassen: 

MAGIE ist spirituelle WEISHEIT; die Natur ist der materielle Verbündete, Schüler und Diener des 
Magiers. Ein gemeinsames Lebensprinzip durchdringt alle Dinge, und dieses kann durch den 
vollendeten menschlichen Willen kontrolliert werden. Der Adept kann die Bewegungen der 
Naturkräfte in Pflanzen und Tieren in übernatürlichem Maße stimulieren. Solche Experimente sind 
keine Eingriffe in die Natur, sondern Belebungen; die Bedingungen für intensive Lebensaktivität 
werden geschaffen.

Der Adept kann die Empfindungen anderer Personen, die keine Adepten sind, kontrollieren und die 
Bedingungen ihres physischen und astralen Körpers verändern; er kann auch die Geister der 
Elemente nach Belieben lenken und einsetzen. Er kann jedoch nicht den unsterblichen Geist eines 
Menschen kontrollieren, weder eines Lebenden noch eines Toten, denn alle diese Geister sind 
Funken der göttlichen Essenz und unterliegen keiner fremden Herrschaft.

Aus dem Englischen übersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena

und der U.L.T., Californien, USA


