
Überlegungen zu "Die Stimme der Stille"

von

Ingrid Van Mater

    

Hilf der Natur und arbeite mit ihr zusammen, 
und die Natur wird dich als einen ihrer Schöpfer betrachten

 und sich vor dir verneigen. 
Die Stimme der Stille 

Unter H. P. Blavatskys Schriften hat ihr Andachtsklassiker „Die Stimme der Stille“ über die Jahre 
hinweg eine große Anziehungskraft ausgeübt. Die Integrität der universellen Wahrheit ist auf jeder 
Seite dieses kleinen Bandes offensichtlich, der aus dem "Buch der Goldenen Regeln" stammt, das 
seit unzähligen Zeitaltern die Schritte der mystischen Schüler auf der Suche nach dem spirituellen 
Pfad geleitet hat. Die ursprünglichen Regeln enthalten etwa "neunzig verschiedene kleine 
Abhandlungen", von denen HPB neununddreißig auswendig gelernt hat. Kopien sind auf dünne 
Scheiben eingraviert, die "im Allgemeinen auf den Altären der Tempel in den Zentren" der 
Mahayana-Schulen aufbewahrt werden. In ihren späteren Jahren übersetzte und kommentierte sie 
ausgewählte Fragmente der Gebote und schuf so dieses Werk von großer Schönheit.

Die Stimme umfasst drei "Fragmente" - Die Stimme der Stille -, - Die zwei Pfade - und - Die sieben
Tore -, die der Erweckung des geringeren Selbst zum höheren Selbst, gewidmet sind, dessen 
Drängen, Weisheit und tonlose Stimme, nicht vollständig verstanden werden kann, bis wir dieses 
Selbst werden, "der Handelnde und der Zeuge, ... Licht im Klang, und der Klang im Licht".

Mitgefühl ist die motivierende Kraft, sowohl im Mahayana-Buddhismus, als auch in der 
Theosophie. Der bekannte Gelehrte des Zen-Buddhismus, Dr. D. T. Suzuki, schrieb über „Die 
Stimme der Stille“:

    Zweifellos war Madame Blavatsky 
auf irgendeine Weise, in die tiefere Seite der Mahayana-Lehre eingeweiht worden

 und gab dann das, was sie für weise hielt, als Theosophie an die westliche Welt weiter. 

- Der östliche Buddhist (alte Serie) 5:377 

Die göttliche Einheit des Lebens, das gerechte und unfehlbare Wirken des Karmas und unsere 
zyklischen Wiedergeburten hier auf Erden, bilden die breite Leinwand auf der Aspekte 
menschlicher Konflikte und Möglichkeiten offen dargelegt werden. Behandelt werden auch 
verschiedene Arten von Illusionen, die aus der "Irrlehre des Getrenntseins" herrühren, sowie die 
Disziplin und Ausübung der Paramitas oder Tugenden, die von einem echten Adepten, oder Lehrer 
verlangt werden. Dazu gehören Nächstenliebe, Harmonie in Wort und Tat, Geduld, Tapferkeit und 
Gleichgültigkeit gegenüber Vergnügen und Schmerz, die durch Dhyana zur Erleuchtung - Prajna - 



führen. "Die zwei Pfade" und "Die sieben Tore" zeigen die Unterschiede zwischen dem Pfad des 
Pratyeka-Buddhas, der in der Wahl nirvanischer Glückseligkeit für Äonen gipfelt, und dem Pfad des
Buddhas des Mitgefühls, der dazu bewegt wird, auf sein wohlverdientes Nirvana zu verzichten, um 
auf der Erde zu bleiben und zu helfen, menschliches Leid zu lindern. Der Weg "nur für sich selbst" 
wird der Dharma des Auges, oder des Intellekts, genannt, das Äußere und Vergängliche; „Der Weg 
für andere“, der Dharma des Herzens, ist das Dauerhafte und Ewige, bekannt als das wahre Siegel 
der esoterischen Weisheit.

Diese Erde ist unser Zuhause, in dem wir seit Zeitaltern die Früchte vergangener Handlungen und 
Gedanken geerntet haben, manchmal freudig, manchmal voller Schmerz und Leid. Sie wird als 
Halle des Leidens - Myalba (Hölle) - bezeichnet, wegen der Prüfungen, die wir in früheren Leben 
auf uns genommen haben. Während wir durch die Halle des Lernens, zur Halle der Weisheit reisen, 
wird uns allmählich bewusst, dass wahre Freude entsteht, wenn wir dem Dharma des Herzens 
folgen, wenn wir das Persönliche, für das Selbstlose und Universelle opfern, die Dunkelheit der 
Angst, für das Herzenslicht des Mutes.

Es gibt viele tröstliche Gedanken über die positive Bewältigung des eigenen Karmas, über die 
absolute Gerechtigkeit des karmischen Handelns:

    Keine Anstrengung, 
nicht die kleinste - ob in richtiger oder falscher Richtung - 

kann aus der Welt der Ursachen verschwinden. 
E'en verschwendeter Rauch bleibt nicht spurlos. . . . 

Die Paprikapflanze wird keine Rosen gebären, 
und der Silberstern der süßen Jessamine, 

wird sich nicht in Dornen oder Disteln verwandeln.
 - p. 34 

Die Verwendung von Paradoxa in „The Voice“ ist faszinierend. Ein Paradox stellt zwei scheinbar 
widersprüchliche Seiten ein und derselben Wahrheit dar, um Intuition und andere, als die rein 
rationalen Fähigkeiten zu wecken, und zu verhindern dass sich der Verstand auf eine Meinung 
festlegt, indem er ihm freien Lauf lässt, um Möglichkeiten der Bedeutung zu erkunden. Die 
Wahrheit ist immer lebendig und fortlaufend, aber wenn sie in eine Denkweise gezwängt wird, 
verlässt sie ihre Lebendigkeit und wird zum Dogma: "Die Samen der Weisheit können nicht im 
luftleeren Raum sprießen und wachsen."

Die Bedeutung des Pfades ist ein Paradoxon, das in Paradoxa verpackt ist. Individuell sind wir der 
Weg, der zum Herzen des Universums führt: 

"Du bist SELBST 
das Objekt deiner Suche." 

Doch kollektiv, als menschliche Wesen, sind wir alle gemeinsam auf dem Weg und lernen die 
Lektionen, die zu unserem Zustand des Selbstbewusstseins gehören. Sich seiner selbst bewusst zu 
sein, ist jedoch nicht gleichbedeutend damit, sich unseres spirituellen Versprechens bewusst zu sein.
Die Herausforderungen und Möglichkeiten sind für jeden anders, je nach der

 "karmischen Nachkommenschaft all unserer früheren Gedanken und Taten". 

"Der Lehrer kann nur den Weg weisen. 
Der Pfad ist einer für alle, 

die Mittel, um das Ziel zu erreichen, müssen mit den Pilgern variieren." 



Wir lenken bereits unsere eigene Entwicklung, übernehmen aber mit jedem zusätzlichen Grad an 
Willen und Engagement, den wir innerlich an den Tag legen, eine größere Verantwortung für jeden 
unserer Gedanken und Handlungen. Sobald wir mit edler Absicht einen Schritt vorwärts machen, 
sagt das Leben "beweise es", und die Herausforderungen nehmen zu. Es ist ein langer und 
abwechslungsreicher Weg, auf dem wir durch Versuch und Irrtum in viele Sackgassen geraten und 
auf Umwege ausweichen. Und doch gibt es immer wieder Ermutigung. "Denken Sie daran, dass 
jeder Misserfolg ein Erfolg ist und jeder aufrichtige Versuch mit der Zeit belohnt wird: 

"Wenn du nicht Sonne sein kannst, dann sei der bescheidene Planet. . . . 
Zeige den 'Weg' …

 wie der Abendstern denen, die ihren Weg in der Dunkelheit gehen."

Die Dualität des Geistes ist ein wichtiges Paradoxon, denn der Geist ist das Zentrum unseres 
Menschseins und kann entweder als "Spielplatz der Sinne" oder als „Instrument der Seelenweisheit“
genutzt werden. Wir schwanken zwischen dem Bewusstsein "Ich bin ich" und dem Bewusstsein 
"Ich bin Teil aller Dinge". 
Das Lernen mit dem Kopf, das nicht vom Geist erleuchtet ist, fällt dem trügerischen Licht der 
Illusion zum Opfer, das die Sinne betört und den Geist "blendet", indem es Egoismus, Selbstsucht, 
Grausamkeit und Ehrgeiz, Vorschub leistet. Während Demut und Unpersönlichkeit, die Türen zur 
Selbsterkenntnis öffnen. 
Gleich auf der ersten Seite erfahren wir: "Der Verstand ist der große Schlächter des Wirklichen. Der
Jünger soll den Jäger töten." Dies ist ein Auftrag, den negativen Aspekt des Verstandes zu 
überwinden und die Kontrolle zu übernehmen. Das Folgende verdeutlicht die wahre Funktion des 
Verstandes:

    Denn der Verstand ist wie ein Spiegel; 
er sammelt Staub, während er reflektiert. 

Er braucht die sanfte Brise der Seelen-Weisheit, 
um den Staub unserer Illusionen wegzubürsten. 

Suche, oh Anfänger, deinen Verstand und deine Seele zu verschmelzen. 
Suche im Unpersönlichen nach dem "ewigen Menschen", 

und wenn du ihn gefunden hast, 
schau nach innen: Du bist Buddha. 

- p. 26 

Durch Erfahrung lernen wir, Unterscheidungsvermögen zu üben, und unser größter Lehrer ist das 
Leben und die Interaktion mit anderen. Das bekannte Paradoxon "Gib dein Leben auf, wenn du 
leben willst" bedeutet natürlich nicht, dass man seine Pflichten aufgibt, die Familie verlässt und in 
die Berge fährt, um spirituell zu werden. "Der Mensch, der seine Aufgabe im Leben nicht erfüllt, 
hat umsonst gelebt":

    Folge dem Rad des Lebens; folge dem Rad der Pflicht 
gegenüber Rasse und Verwandtschaft, gegenüber Freund und Feind,

 und verschließe deinen Geist vor Vergnügen wie vor Schmerz. 
Erschöpfe das Gesetz der karmischen Vergeltung.

 - p. 36 

Indem wir die Aufmerksamkeit auf sinnvollere Prioritäten lenken und die Anhaftung an das 
Persönliche und Selbstsüchtige aufgeben, finden wir "die Festung der Seele", die beständig ist und 
die passive Akzeptanz des Lebens in aktiveres Wissen und Handeln umwandelt.

Poetische Bilder und Natursymbole eignen sich für mystisches Denken, und da Aspekte des 



menschlichen Bewusstseins Vorgänge in der Natur widerspiegeln, haben Symbole wie der Lotus die
Kraft, zu inspirieren:

    Lass deine Seele jedem Schmerzensschrei ihr Ohr leihen, 
so wie der Lotus sein Herz entblößt, 

um die Morgensonne zu trinken. 

    Lass die grimmige Sonne nicht eine Träne des Schmerzes trocknen, 
bevor du selbst sie vom Auge des Leidenden abgewischt hast. 

    Aber lass jede brennende menschliche Träne auf dein Herz fallen und dort bleiben,
 und wische sie niemals ab, 

bis der Schmerz, der sie verursacht hat, beseitigt ist. 

    Diese Tränen, o du barmherzigstes Herz, 
sind die Ströme, die die Felder der unsterblichen Nächstenliebe bewässern. 

Auf solchem Boden wächst die Mitternachtsblüte des Buddha. 

- S. 12-13 

Könnten die Tränen des Schmerzes der Menschheit nicht der Ruf sein, der den Buddha des 
Mitgefühls dazu bringt, die endgültige Entscheidung zu treffen, dem Nirvana zu entsagen?

"Das Mitgefühl spricht und sagt: 
'Kann es Glückseligkeit geben, wenn alles, was lebt, leiden muss? 

Sollst du gerettet werden und die ganze Welt 
weinen hören?'"

Das ist die Qualität des Engagements, der Grad der Selbstaufopferung eines Bodhisattvas oder 
Buddhas des Mitgefühls, der sich ganz und gar denjenigen anschließt, die "unbedankt und 
unbemerkt von den Menschen" die Schutzmauer zum Schutz der Menschheit errichten und 
aufrechterhalten, um uns und diesen Planeten "unsichtbar vor noch schlimmeren Übeln" zu 
schützen.
Täglich treffen wir Entscheidungen, und diese haben eine kumulative Wirkung als ein immer 
universelleres Mitgefühl oder als spirituelle Selbstsucht, wie sie der Pratyeka-Buddha verkörpert, 
der, obwohl er durch und durch rein ist, dennoch von seinem Ziel des Nirwana geblendet ist und 
keine Rücksicht auf andere nimmt. Die edelsten Errungenschaften haben ihren Ursprung in 
einfachen Anfängen. Am Anfang der Stimme steht die Maxime: "Tritt aus dem Sonnenlicht in den 
Schatten, um mehr Platz für andere zu schaffen." Das ist so klar, dass ein Kind es verstehen könnte, 
und eine schöne Art, das Prinzip der Rücksichtnahme auf andere vor sich selbst zu vermitteln. Es 
gibt in diesem Buch auch Gedanken, die so tiefgründig sind, dass man ein Leben lang brauchen 
könnte, um sie zu ergründen. Wie wenig sehen wir von der großen Wirklichkeit, die wir innerlich 
sind. Wir sind alles, was wir bisher aus uns gemacht haben, und unsere Gegenwart spiegelt sowohl 
das Unsichtbare als auch das Sichtbare wider. Das, was von Leben zu Leben Bestand hat, ist tief im 
Inneren verborgen, ungesehen, unverwirklicht:

    Richte den Blick deiner Seele auf den Stern, 
dessen Strahl du bist, 

den flammenden Stern, der in den lichtlosen Tiefen des ewigen Seins,
 in den grenzenlosen Feldern des Unbekannten leuchtet. 

- p. 31 

Die Schönheit dieser Worte führt das Denken und Fühlen aus der weltlichen Bahn heraus zu den 
grenzenlosen Feldern des Unbekannten, in denen das innerste Selbst zu Hause ist. 



Solche Überlegungen verleihen dem täglichen Leben einen tieferen Sinn und machen es möglich, 
eine oder zwei Zeilen aus diesen Geboten zu nehmen und sie tagelang im Hinterkopf zu behalten. 
Dies ist eine natürliche Form der Meditation, die kontinuierlich fortgesetzt werden kann, ohne die 
gewöhnlichen Aktivitäten zu unterbrechen, denen man seine volle Aufmerksamkeit widmen sollte. 
Und man weiß nie, wann eine plötzliche Eingebung durch den Geist blitzt und wertvolle Einsichten 
erweckt. 

Denn diese Worte haben eine Kraft - die vitale Kraft der zeitlosen Wahrheit, 
der Weisheit des Göttlichen, der Stimme der Stille. 


