
Die Einheit der Weltreligionen

„Zwischen erniedrigendem Aberglauben und noch erniedrigenderem brutalem Materialismus, hat 
die weiße Taube der Wahrheit, kaum Platz, um ihre müden, unwillkommenen Füße auszuruhen. Es 
ist Zeit, dass die Theosophie die Bühne betritt.“ 

Der Brief des Maha Chohan

„Unsere Pflicht ist es, die spirituellen Intuitionen des Menschen am Leben zu erhalten. Nach 
gründlicher Untersuchung und Beweisführung, hinsichtlich ihrer Irrationalität, müssen wir 
Fanatismus in jeder Form bekämpfen und ihm entgegenwirken, sei er religiös, wissenschaftlich, 
oder sozial, und vor allem Heuchelei, sei es in Form von religiösem Sektierertum, oder dem 
Glauben an Wunder, oder alles Übernatürliche. Was wir tun müssen, ist, Wissen über alle 
Naturgesetze zu erlangen und es zu verbreiten. Das Studium der Gesetze zu fördern, die den 
modernen Menschen am wenigsten verständlich sind, die sogenannten okkulten Wissenschaften, die
auf der wahren Erkenntnis der Natur beruhen, anstatt, wie derzeit, auf abergläubischen 
Vorstellungen, die auf blindem Glauben und Autorität beruhen.“

H. P. Blavatsky, 
„Der Schlüssel zur Theosophie“, S. 48

„Es ist vielleicht wünschenswert, unmissverständlich festzustellen, dass die Lehren, so 
fragmentarisch und unvollständig sie auch sein mögen, die in diesen Bänden enthalten sind, weder 
ausschließlich der hinduistischen, zoroastrischen, chaldäischen, oder ägyptischen Religion, noch 
dem Buddhismus, Islam, Judentum oder Christentum, angehören. 
Die Geheimlehre ist die Essenz all dieser Religionen. Aus ihr sind die verschiedenen religiösen 
Systeme entstanden, und nun werden sie wieder in ihr ursprüngliches Element zurückgeführt, aus 
dem jedes Geheimnis und jedes Dogma gewachsen, entwickelt und materialisiert ist.“

H. P. Blavatsky, 
„Die Geheimlehre“, Band 1, S. viii

„Die esoterische Philosophie allein ist in der Lage, in diesem Zeitalter des krassen und unlogischen 
Materialismus, den wiederholten Angriffen auf alles und jeden standzuhalten, was dem Menschen 
in seinem inneren spirituellen Leben am meisten lieb und heilig ist. 
Der wahre Philosoph, der Schüler der esoterischen Weisheit, verliert Persönlichkeiten, dogmatische 
Überzeugungen und spezielle Religionen, völlig aus den Augen. Darüber hinaus versöhnt die 
esoterische Philosophie alle Religionen, entkleidet jede einzelne von ihren äußeren, menschlichen 
Gewändern und zeigt, dass die Wurzel jeder Religion, mit der jeder anderen großen Religion, 
identisch ist. Sie beweist die Notwendigkeit eines absoluten göttlichen Prinzips in der Natur. Sie 
leugnet die Gottheit nicht mehr, als die Sonne. Die esoterische Philosophie hat niemals Gott in der 
Natur abgelehnt, noch die Gottheit, als das absolute und abstrakte Eins. Sie weigert sich lediglich, 
einen der Götter, der sogenannten monotheistischen Religionen, anzuerkennen, Götter, die der 
Mensch nach seinem eigenen Bild und Gleichnis geschaffen hat, eine blasphemische und traurige 
Karikatur des ewig Unerkennbaren.



H. P. Blavatsky, 
„Die Geheimlehre“, Band 1, S. xx

„Die drei Persönlichkeiten Krishna, Gautama und Jesus, erschienen wie wahre Götter, jeder in 
seiner Epoche, und hinterließen der Menschheit drei Religionen, die auf dem unvergänglichen 
Felsen der Zeiten erbaut waren. Dass alle drei, insbesondere der christliche Glaube, im Laufe der 
Zeit verfälscht wurden und letzterer, fast nicht mehr wiederzuerkennen ist, ist nicht die Schuld der 
edlen Reformer. Es sind die selbsternannten Priester, die sich als Winzer des „Weinstocks des 
Herrn“ bezeichnen, die von künftigen Generationen zur Rechenschaft gezogen werden müssen. 
Reinigt die drei Systeme von den Schlacken menschlicher Dogmen, dann werdet ihr feststellen, 
dass die reine Essenz identisch ist.“

H. P. Blavatsky, 
„Isis Unveiled“, Band 2, S. 536

„Wie dem auch sei, die Religion der Alten ist die Religion der Zukunft. Noch ein paar Jahrhunderte,
und es wird keine sektiererischen Glaubensrichtungen mehr in den großen Religionen der 
Menschheit geben. Brahmanismus [d. h. Hinduismus] und Buddhismus, Christentum und 
Mohammedanismus [d. h. Islam] werden alle vor dem mächtigen Ansturm der Tatsachen 
verschwinden. Dies kann jedoch nur geschehen, wenn die Welt zu der großen Religion der 
Vergangenheit zurückkehrt, zu dem Wissen jener majestätischen Systeme, die dem Brahmanismus 
und sogar dem primitiven Monotheismus der alten Chaldäer, weit voraus waren.”

H. P. Blavatsky, 
„Isis Unveiled”, Band 1, S. 613

Es ist allgemein bekannt, dass das erste Hauptziel, für das die moderne theosophische Bewegung 
gegründet wurde, die Verwirklichung der universellen Bruderschaft, ohne Unterschied von 
Rasse, Religion, Glaubensbekenntnis, Hautfarbe, Kaste oder Geschlecht war. Dies kann nur 
erreicht werden, wenn man erkennt, dass die universelle Bruderschaft nicht nur ein edles und hohes 
Ideal ist, sondern aufgrund der Einheit und Göttlichkeit allen Lebens, tatsächlich eine ewige 
Tatsache in der Natur ist. Es ist bereits eine Tatsache, dass wir alle in Bezug auf unseren Ursprung 
und unsere Herkunft, unser inneres spirituelles Wesen und unser letztendliches Schicksal eins sind. 
Dies muss jedoch anerkannt, akzeptiert und umgesetzt werden.
Diejenigen, die in irgendeiner Weise mit der Theosophie und der theosophischen Bewegung vertraut
sind, wissen, dass sie stets die Einheit aller Religionen betont. Dieses Thema hat seit der Zeit von 
H. P. Blavatsky immer mehr Anerkennung und Öffentlichkeit gefunden, und heute wurden große 
Fortschritte in Bezug auf religiöse Toleranz, Akzeptanz und das Studium anderer Religionen, die 
Würdigung religiöser Vielfalt und die interreligiöse Kommunikation erzielt. In dieser Hinsicht hat 
die Menschheit in sehr kurzer Zeit einen sehr langen Weg zurückgelegt.
Aber das ist NICHT genau das, was HPB und die Meister im Sinn hatten, als sie über die Einheit 
der Weltreligionen sprachen und schrieben.
Was gerade beschrieben wurde, ist zweifellos etwas Gutes und sollte aktiv gefördert werden, aber 
sind friedliche und harmonische Beziehungen zwischen den verschiedenen Religionen wirklich von
bleibendem Wert, wenn die beteiligten Seelen noch in Unwissenheit, Aberglauben, oder innerer 
Getrenntheit versunken sind? Eine äußere, objektive Einheit bedeutet eigentlich sehr wenig, wenn 
nicht alle Beteiligten erkennen, verstehen und wertschätzen, dass alle Religionen in ihrem 
esoterischen Wesen, gleich sind.
Diese Essenz ist die universelle Wahrheit, die allen Religionen der Welt zugrunde liegt und die sie 
alle vorwegnimmt und übersteigt, da sie die ursprüngliche und archaische Quelle und der Ursprung 
aller Elemente der Wahrheit ist, die unter den vielen Elementen der Unwahrheit und des 
unphilosophischen Dogmas zu finden sind.

„Was wir beweisen wollen, ist, dass jede alte Volksreligion, dieselbe alte Weisheitslehre zugrunde 
lag, eine einzige und identische, die von den Eingeweihten jedes Landes, die allein sich ihrer 



Existenz und Bedeutung bewusst waren, bekräftigt und praktiziert wurde. 
Ihre Herkunft und das genaue Zeitalter, in dem sie zur Reife gelangte, zu ermitteln, übersteigt heute 
die menschlichen Möglichkeiten. Ein einziger Blick genügt jedoch, um zu erkennen, dass sie die 
wunderbare Vollkommenheit, in der sie uns in den Überresten der verschiedenen esoterischen 
Systeme dargestellt wird, nur nach einer Abfolge von Zeitaltern erreichen konnte. 
Eine so tiefgründige Philosophie, ein so veredelnder Moralkodex und so schlüssige und einheitlich 
nachweisbare praktische Ergebnisse, sind nicht das Werk einer Generation, oder gar einer einzigen 
Epoche. Tatsachen mussten sich auf Tatsachen häufen, Schlussfolgerungen auf Schlussfolgerungen, 
Wissenschaft musste Wissenschaft hervorbringen, und Myriaden der hellsten menschlichen Geister 
mussten über die Gesetze der Natur nachdenken, bevor diese alte Lehre konkrete Gestalt annahm. 

„Die Beweise für diese Identität der grundlegenden Lehre in den alten Religionen finden sich in der 
Verbreitung eines Initiationssystems, in den geheimen Priesterkasten, die die Hüter mystischer 
Machtworte waren, und in der öffentlichen Zurschaustellung einer phänomenalen Kontrolle über 
Naturkräfte, die auf eine Verbindung mit vor-menschlichen Wesen hindeutet.“

H. P. Blavatsky, 
„Isis Unveiled“ Band 2, S. 99

In dem Artikel „Theosophie: Die alte Weisheit“ sagten wir: 

„Theosophie ist die alte Weisheit. 
H. P. Blavatsky hat sie nicht erfunden; 

sie hat lediglich ihre Mission und Pflicht erfüllt und sie weitergegeben. 

„Unter Verwendung Tausender Belege aus einer Vielzahl unterschiedlichster und weit verstreuter 
Quellen bewies sie die Zeitlosigkeit, Zuverlässigkeit und Universalität ihrer Lehren, selbst 
derjenigen, die auf den ersten Blick am seltsamsten erschienen.“
Die älteste Schrift – und das älteste Buch –, die der Welt bekannt ist, ist der Rig Veda des 
Hinduismus. Er enthält die berühmte Aussage: 
„Die Wahrheit ist eine, auch wenn die Weisen ihr viele Namen geben.” 
Die eher zaghaften und sentimental orientierten spirituellen Menschen von heute, die aus Angst, 
lieblos oder unfreundlich zu sein, nicht die geringste Kritik an irgendetwas äußern wollen, haben 
diesen Vers charakteristischerweise falsch gelesen und missverstanden und ihn so verstanden, dass 
„alles Wahrheit ist“. Aber das ist offensichtlich nicht das, was hier gesagt wird. 

Es heißt, dass es nur eine Wahrheit gibt, die in vielen verschiedenen Formen und Systemen
zum Ausdruck kommt, aber nicht, dass alles Wahrheit ist.

„Die Wahrheit ist eine und lässt keine diametral entgegengesetzten Ansichten zu.“ Diese eine 
universelle Wahrheit ist die esoterische Lehre, die allen Religionen der Welt zugrunde liegt und die 
in jüngster Zeit unter dem Namen „Theosophie”, abgeleitet vom griechischen Begriff 
„Theosophia”, was „göttliche Weisheit” bedeutet, der Welt vorgestellt, oder wieder vorgestellt 
wurde.

Meister K.H.

Auf Tausenden von Seiten und mit Hilfe Tausender von Belegen zeigte, bewies und demonstrierte 
Madame Blavatsky, dass Religionen sich zwar in ihrer äußeren Form stark voneinander 
unterscheiden mögen, aber in ihrem esoterischen Wesen alle gleich sind und ihren jeweiligen Grad 
an Wahrheit, aus einer „Mutterlehre“ ableiten, die sie im Vorwort zu ihrem ersten Buch „Isis 
entschleiert“ als „die alte universelle Weisheitsreligion“ beschrieb.
Niemand muss sich darüber wundern, daran zweifeln, oder skeptisch sein. Es steht alles in ihren 
Büchern und kann von denen entdeckt und überprüft werden, die bereit sind, sich die Mühe zu 



machen, sie zu lesen und zu studieren. 
Wenn Menschen sich nicht die Mühe machen wollen, oder sich damit begnügen, sich auf die 
Interpretationen und Zusammenfassungen ihrer Schriften, durch andere, zu verlassen, sind sie selbst
schuld an ihrem anhaltenden Mangel an Wissen und Verständnis.
Die Meister und HPB machen deutlich, dass Wahrheit sich nicht mit Irrtum vermischen kann und 
dennoch reine und unverfälschte Wahrheit bleibt. Teilweise und verzerrte Wahrheiten nützen auf 
lange Sicht niemandem etwas. 

„Wenn Sie von THEOSOPHIE sprechen, antworte ich Ihnen, dass sie, so wie sie seit jeher, in 
den endlosen Zyklen der Vergangenheit existiert hat, auch in der Unendlichkeit der Zukunft 
existieren wird, denn Theosophie ist gleichbedeutend mit EWIGER WAHRHEIT.“ 

(HPB, 
„Der Schlüssel zur Theosophie“, S. 304) 

Es ist daher notwendig, die Welt zu „theosophisieren“, beginnend mit den verschiedenen 
Religionen. Wie die, zu Beginn dieses Artikels zitierten Passagen erklären, wird, wenn wir die 
[religiösen] Systeme von den Schlacken menschlicher Dogmen reinigen, die reine Essenz, die übrig
bleibt, identisch sein. Die verschiedenen religiösen Systeme werden nun wieder zu ihrem 
ursprünglichen Element verschmelzen, aus dem jedes Geheimnis und jeder Dogma entstanden, sich 
entwickelt und materialisiert hat. Die esoterische Philosophie versöhnt alle Religionen, entkleidet 
jede von ihren äußeren, menschlichen Gewändern und zeigt, dass die Wurzel jeder Religion, mit der
jeder anderen großen Religion, identisch ist.
Wenn Theosophen ihre Aufgabe erfüllen und tatsächlich für die große theosophische Sache 
arbeiten, anstatt nur herumzusitzen und ihre Zeit und Energie mit endlosen Debatten, Kritik und 
Verleumdungen in theosophischen Online-Foren zu verschwenden, wäre das Endergebnis – wenn 
auch erst in vielen Jahren – das Ende aller Sektiererei und religiösen Bigotterie, die „vor der 
mächtigen Wucht der Fakten verschwinden werden“, wodurch die Welt zu einem weitaus besseren 
Ort und die Zukunft der Menschheit, zu einer Besseren und Sichereren, werden würde. 

Der mächtige Ansturm welcher Tatsachen? Die Vielzahl von Tatsachen, die in der theosophischen 
Literatur dargelegt wurden, und natürlich viele andere, die in relativ naher Zukunft auf verschiedene
Weise und zu verschiedenen Zeiten ans Licht kommen werden.
Dann wird endlich erkennbar werden, dass es eigentlich keine Notwendigkeit gibt, einer Religion 
anzugehören, denn „die Wahrheit ist EINE“, und somit ist die einzige notwendige Religion, die 
Anerkennung und Anwendung der Heiligen Weisheit und ihrer zeitlosen Wahrheiten. 
Wie das Motto der modernen theosophischen Bewegung verkündet: „Es gibt keine Religion, die 
höher ist als die Wahrheit.“
Wenn damit impliziert wird, dass alle Religionen irgendwann verschwinden werden, muss man 
verstehen, dass dies etwas ist, das extrem langsam und natürlich von selbst geschehen wird, und 
dass niemand danach streben sollte, irgendeine Religion gewaltsam zu unterdrücken oder zu 
zerstören. Sie werden alle von selbst verschwinden, wenn endlich die Einheit und Universalität der 
Wahrheit so offensichtlich wird, dass sie buchstäblich unbestreitbar ist – ein Ergebnis, zu dem die 
Wissenschaft der Zukunft schließlich beitragen wird.
Bis dahin ist es ideal, dass alle bestehenden Religionen sich selbst weiterbilden, sich selbst reinigen,
sich selbst läutern und sich stetig auf ein Bewusstsein der Universalität und der offenen Akzeptanz 
des gemeinsamen Ursprungs aller religiösen, spirituellen und philosophischen Wahrheiten 
zubewegen.

Derzeit sind diese Worte des Meisters K.H. aus dem Jahr 1881, trotz der zunehmenden 
Brüderlichkeit und religiösen Toleranz, noch immer in hohem Maße zutreffend und relevant:

„Ich werde auf die größte, die Hauptursache von fast zwei Dritteln des Übels hinweisen, das die 
Menschheit verfolgt, seit diese Ursache zu einer Macht geworden ist. Es ist die Religion, in welcher



Form und in welcher Nation auch immer. Es ist die Priesterkaste, das Priestertum und die Kirchen; 
in diesen Illusionen, die der Mensch als heilig betrachtet, muss er die Quelle dieser Vielzahl von 
Übeln suchen, die der große Fluch der Menschheit sind und die die Menschheit fast überwältigen. 
Die Unwissenheit schuf Götter, und die List nutzte die Gelegenheit. Schauen Sie nach Indien, 
schauen Sie nach Christentum und Islam, nach Judentum und Fetischismus. Es ist die priesterliche 
Heuchelei, die diese Götter für den Menschen so schrecklich gemacht hat; es ist die Religion, die 
ihn zum egoistischen Fanatiker macht, zum Fanatiker, der alle Menschen außerhalb seiner eigenen 
Sekte hasst, ohne dass er dadurch besser oder moralischer wird. Es ist der Glaube an Gott und 
Götter, der zwei Drittel der Menschheit zu Sklaven einer Handvoll Menschen macht, die sie unter 
dem falschen Vorwand, sie zu retten, täuschen. Ist der Mensch nicht immer bereit, jedes Übel zu 
begehen, wenn man ihm sagt, dass sein Gott oder seine Götter das Verbrechen verlangen? Er ist 
freiwilliges Opfer eines illusorischen Gottes, der erbärmliche Sklave seiner listigen Diener. Der 
irische, italienische und slawische Bauer hungert sich selbst aus und sieht seine Familie hungern 
und nackt, um seinen Padre und Papst zu ernähren und zu kleiden. Zweitausend Jahre lang stöhnte 
Indien unter der Last des Kastensystems, in dem allein die Brahmanen sich vom Fett des Landes 
ernährten, und heute schneiden sich die Anhänger Christi und Mohammeds gegenseitig die Kehlen 
durch, im Namen und für den größeren Ruhm ihrer jeweiligen Mythen. Denkt daran, dass das Elend
der Menschheit niemals gemindert werden wird, bis der bessere Teil der Menschheit im Namen der 
Wahrheit, der Moral und der universellen Nächstenliebe die Altäre ihrer falschen Götter zerstört.“

 Meisters K.H. aus dem Jahr 1881

Pseudo-Theosophie:
Bestimmte fehlgeleitete Theosophen in der „Theosophischen Gesellschaft – Adyar” hielten es für 
eine gute Idee, eine sogenannte „Theosophische Kirche” zu gründen, und taten dies in den 1920er 
Jahren unter dem Namen „Liberal Catholic Church” (Liberale Katholische Kirche), obwohl sie von 
Anfang an von Skandalen geplagt war, wie alles andere, was von C. W. Leadbeater inspiriert war, 
der sich selbst zum „Erzbischof” ernannte. 
Aus den Worten von HPB, William Quan Judge und den Meistern geht klar hervor, dass eine 
„theosophische” Kirche, ein „theosophisches” Priestertum, ein „theosophischer” Ritualismus und 
„theosophische” Gebete und Hymnen das Letzte waren, was sie im Sinn hatten, und das genaue 
Gegenteil ihrer Ziele und Prinzipien darstellten. „Die Vorstellung von Gott und Teufel, würde jeden 
Chela, der sechs Monate Ausbildung hat, mitleidig lächeln lassen. 
Theosophen glauben weder an das eine, noch an das andere. Sie glauben an das Große ALL, an Sat, 
d. h. an die absolute und unendliche Existenz, einzigartig und ohne Gleiches, die weder ein Wesen, 
noch ein anthropomorphes Geschöpf ist, die ist und niemals nicht sein kann. 
Theosophen sehen in den Priestern jeder Religion ein nutzloses, wenn nicht gar schädliches Wesen. 

Theosophen predigen gegen jede dogmatische und „unfehlbare“ Religion und erkennen keine 
andere Gottheit an, die Leid und Vergeltung verteilt, als Karma, einen Schiedsrichter, der durch ihre
eigenen Handlungen geschaffen wurde. Der einzige Gott, den sie verehren, ist die WAHRHEIT; der
einzige Teufel, den sie anerkennen und gegen den sie mit ungebrochener Wut kämpfen, ist der Satan
des Egoismus und der menschlichen Leidenschaften. ”

„Wenn sowohl die Kirche, als auch die Priester, so leicht aus dem Blickfeld der Welt verschwinden 
könnten, wie ihre Namen jetzt aus den Augen unserer Leser, wäre das ein glücklicher Tag für die 
Menschheit.”

H. P. Blavatsky, 
„Misconceptions” (Antwort auf den Artikel „Révolution”)

„Der Glaube an Götter und Gott und andere Aberglauben zieht Millionen von fremden Einflüssen, 
Lebewesen und mächtigen Kräften, um sich herum an, die wir nur mit übermenschlicher 
Anstrengung vertreiben könnten. ... denn alles in diesem Universum ist Kontrast, so steht das Licht 



der Dhyan Chohans und ihre reine Intelligenz im Kontrast zu den „Ma-Mo Chohans“ – und ihrer 
zerstörerischen Intelligenz. Dies sind die Götter, die die Hindus und Christen und Mohammed und 
alle anderen fanatischen Religionen und Sekten verehren; ... Die Dhyan Chohans antworten auf 
Buddha, göttliche Weisheit und Leben in glückseliger Erkenntnis, und die Ma-mos sind die 
Personifizierung in der Natur von Shiva, Jehova und anderen erfundenen Monstern, denen die 
Unwissenheit auf den Fersen ist.”

H. P. Blavatsky, 
„Isis Unveiled“, Band 2, S. 585

Die Theosophie hat keine Bedenken oder Vorbehalte zu sagen, dass der Glaube an irgendeine Art 
von persönlichem oder anthropomorphen Gott und die daraus resultierende Verehrung, Gebete und 
Hingabe an ein solches Wesen (einschließlich der Vorstellung von Priestertum und jeglichen 
Vermittlern zwischen Mensch und Gott), etwas Schädliches, Gefährliches und Zerstörerisches ist. 
Er basiert auf Unwissenheit, Unreife und Aberglauben und stellt vielleicht das größte Hindernis und
die größte Barriere für die individuelle und kollektive spirituelle Befreiung und den Fortschritt der 
Menschheit dar.

Meister M., Der „Prayag”-Brief 
(veröffentlicht von William Q. Judge in „A Mahatma’s Message to some Brahmans”)

Im fünften und sechsten Kapitel des zweiten Buches von B. P. Wadias „Studies in The Secret 
Doctrine” erklärt dieser verstorbene große indische Theosoph: 

„Überall in den echten theosophischen Büchern wird mit großer und wiederholter Betonung die 
Täuschung der Vorstellung von einem persönlichen Gott angegriffen. In den beiden Bänden ihrer 
„Geheimlehre“ hat H.P.B. diesen Irrtum aufgedeckt. ... Selbst in unserer sogenannten 
wissenschaftlichen Zivilisation gibt es Millionen von „Anhängern einer persönlichen Gottheit und 
Gläubigen an ein unphilosophisches Paradies“ (S.D. I. 266). Sie beten zu „einem außerkosmischen 
und persönlichen Gott, über den keine exoterische Verehrung jemals hinausgelangen kann“ (S.D. II.
501), was die Aufgabe des theosophischen Studenten äußerst schwierig macht. Diese Aufgabe 
besteht darin, die Ansicht zu predigen und zu verbreiten, dass der Glaube an einen solchen Gott die 
menschliche Moral verdirbt und die Tätigkeit des Geistes abstumpft. 
Um diese Wahrheit zu verbreiten, muss der Schüler sie selbst beherrschen. Wenn er nicht über die 
Angriffe in The Secret Doctrine auf die Vorstellung eines persönlichen Gottes meditiert, wird er 
diese tief verwurzelte Vorstellung nicht loswerden können – denn es handelt sich um eine 
erworbene und nicht um eine angeborene Vorstellung.”

B. P. Wadia

Hier bezieht er sich auf die Worte des Meisters K.H.: 
„Wir wissen, dass es planetarische und andere spirituelle Leben gibt, und wir wissen, dass es in 
unserem System nichts gibt, was Gott heißt, weder persönlich, noch unpersönlich. Parabrahm ist 
kein Gott, sondern absolutes, unveränderliches Gesetz, und Iswar ist die Wirkung von Avidya und 
Maya, der Unwissenheit, die auf der großen Täuschung beruht. 
Das Wort „Gott“ wurde erfunden, um die unbekannte Ursache jener Wirkungen zu bezeichnen, die 
der Mensch bewundert oder gefürchtet hat, ohne sie zu verstehen, und da wir behaupten und 
beweisen können, was wir behaupten – d. h. die Kenntnis dieser Ursachen –, sind wir in der Lage zu
behaupten, dass es keinen Gott gibt, die dahinter stehen. Die Idee von Gott ist keine angeborene, 
sondern eine erworbene Vorstellung, und wir haben nur eines mit den Theologien gemeinsam: Wir 
offenbaren das Unendliche.”

Meisters K.H

Dass es heute noch viele Menschen gibt, die sich Theosophen nennen und an einen persönlichen 



Gott glauben und von ihm sprechen, einen „Sonnenlogos“ oder „Planetenlogos“, der „Liebe und 
Fürsorge für seine lieben Kinder“ hat, ist nur ein Beweis dafür, wie weit solche wohlmeinenden 
Menschen vom wahren Weg und der Lehre abgekommen sind, die von den Adepten und der von 
ihnen, als ihre „direkte Vertreterin“ bezeichnete H. P. Blavatsky, dargelegt wurden. 
Glücklicherweise nimmt ihr Einfluss nun stetig ab, da die Menschheit zu den klaren Tatsachen 
erwacht.
Wadia fährt fort: „Obwohl die Theosophie die Vorstellung eines persönlichen Gottes energisch 
angreift, ist daraus nicht zu schließen, dass sie atheistisch oder agnostisch ist. Was die 
sektiererische, priesterliche Religion von der vereinigenden philosophischen Religion trennt, ist die 
Vorstellung eines persönlichen Gottes. Die eine unpersönliche Wirklichkeit, die so zu zahlreichen 
eifersüchtigen und konkurrierenden Göttern degradiert wurde, hat die eine reine Weisheitsreligion 
in viele widersprüchliche Glaubensbekenntnisse verwandelt, die eine Menschheit in verschiedene 
gegensätzliche Clans. Das große Hindernis der Vorstellung von einem persönlichen Gott, im Geist, 
des nach spirituellem Leben strebenden Menschen, muss beseitigt werden. Eine der häufig 
gestellten Fragen lautet: „Wenn ich Gott aufgebe, was kommt dann an seine Stelle?” Die Antwort 
der modernen Wissenschaft ist agnostisch, die der Theosophie gnostisch. Die Theosophie lehnt 
Wunder und den Zufall ab; sie lehnt auch die Ansicht ab, dass das letzte Geheimnis des Lebens, d. 
h. Geist, Verstand und Materie, nicht gelöst werden kann. Karma, das unfehlbare Gesetz, ist der 
Ersatz, den die Theosophie anstelle von Gott anbietet. 
Im heutigen Bewusstsein sind religiöse Namen und Formen von Gott oder Göttern keine Hilfe, 
sondern ein Hindernis, um die Wahrheit über die Gottheit, die das Gesetz ist, zu erkennen. Daher 
verzichtet „Die Geheimlehre“ größtenteils auf solche Personifizierungen (Namen) und 
Vermenschlichungen (Formen) und greift auf metaphysische Symbole wie Raum, Bewegung, Zeit 
und Licht zurück, deren Betrachtung uns zu der Antwort führt, dass Gott LEBEN ist. ”

„Das ewig Unerkennbare und Unbegreifbare, Karana, die ursachenlose Ursache aller Ursachen, 
sollte seinen Schrein und Altar auf dem heiligen und unberührten Boden unseres Herzens haben – 
unsichtbar, ungreifbar, unerwähnt, außer durch die „leise Stimme” unseres spirituellen 
Bewusstseins. Diejenigen, die vor ihm beten, sollten dies in der Stille und der geheiligten 
Einsamkeit ihrer Seelen tun; ihren Geist zum einzigen Vermittler zwischen ihnen und dem 
universellen Geist machen, ihre guten Taten, zu den einzigen Priestern und ihre sündigen Absichten,
zu den einzigen sichtbaren und objektiven Opfergaben an die Gegenwart.”

H. P. Blavatsky, 
„Die Geheimlehre”, Band 1, S. 280

Über die innewohnende Einheit der Weltreligionen und den Weg, diese allgemein anerkannt und 
verwirklicht zu machen, schrieb HPB in „Der Schlüssel zur Theosophie“:

„Nur durch das Studium der verschiedenen großen Religionen und Philosophien der Menschheit, 
durch ihren leidenschaftslosen und unvoreingenommenen Vergleich, können die Menschen hoffen, 
zur Wahrheit zu gelangen. Insbesondere durch das Aufdecken und Festhalten ihrer verschiedenen 
Übereinstimmungen, können wir dieses Ergebnis erreichen. Denn sobald wir – entweder durch 
Studium oder durch die Unterweisung eines Wissenden – zu ihrer inneren Bedeutung gelangen, 
stellen wir, fast in jedem Fall fest, dass sie eine große Wahrheit der Natur zum Ausdruck bringt.” 
(S. 59)
„Es gibt keine fruchtbarere Quelle für Hass und Streit als religiöse Differenzen. Wenn die eine oder 
andere Partei sich für den alleinigen Besitzer der absoluten Wahrheit hält, ist es nur natürlich, dass 
sie ihren Nachbarn, für absolut im Bann des Irrtums, oder des Teufels hält. Aber wenn man einem 
Menschen einmal klar macht, dass keiner von ihnen die ganze Wahrheit besitzt, sondern dass sie 



sich gegenseitig ergänzen, dass die vollständige Wahrheit nur in der Kombination aller Ansichten 
gefunden werden kann, nachdem das Falsche in jeder einzelnen aussortiert wurde – dann wird 
wahre Brüderlichkeit in der Religion hergestellt sein.“ (S. 45-46)
„Wahre Brüderlichkeit in der Religion“ – dies wird geschehen, sobald die Menschen bereit sind, es 
zu verwirklichen. Aber diese Einheit wird keine bloße oberflächliche und äußere Einheit sein, die 
auf gegenseitiger Toleranz beruht, so gut diese auch sein mag. Stattdessen wird es die Anerkennung 
und Verwirklichung der Wahrheit selbst sein.

HPB
„Der Schlüssel zur Theosophie“

„Die Lehre, die wir verkünden, ist die einzig wahre und muss – gestützt durch die Beweise, die wir 
vorzubringen gedenken – letztendlich triumphieren, wie jede andere Wahrheit auch. 
Kein Bote der Wahrheit, kein Prophet hat jemals zu Lebzeiten einen vollständigen Triumph 
errungen, nicht einmal Buddha; die Theosophische Gesellschaft wurde als Eckpfeiler, als 
Fundament der zukünftigen Religion der Menschheit ausgewählt. Sobald sie von ihrer Last 
dogmatischer Interpretationen, persönlicher Namen, anthropomorpher Vorstellungen und bezahlter 
Priester befreit sind, werden sich die grundlegenden Lehren aller Religionen in ihrer esoterischen 
Bedeutung, als identisch erweisen. Osiris, Krishna, Buddha und Christus, werden sich als 
verschiedene Wege, zu ein und demselben königlichen Weg, zur endgültigen Glückseligkeit, dem 
Nirvana, erweisen. Das mystische Christentum, d. h. das Christentum, das die Selbsterlösung durch 
das eigene siebte Prinzip lehrt – das befreite Para-Atma (Augoeides), von dem einen Christus, von 
anderen, Buddha genannt und gleichbedeutend mit der Wiedergeburt im Geiste –, wird sich als 
dieselbe Wahrheit erweisen, wie das Nirvana des mystischen Buddhismus. Wir alle müssen unser 
eigenes Ego, das illusorische scheinbare Selbst, loswerden, um unser wahres Selbst in einem 
transzendentalen göttlichen Leben zu erkennen.

(Der Brief des Maha Chohan)

Aus dem Englischen übersetzt von, Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena, 

und der U.L.T., Californien, USA


