Eine Zusammenfassung der Theosophie

von

William Q. Judge

Historischer Hinweis

»Eine Zusammenfassung der Theosophie®, ist das fritheste und nach wie vor, beste, komprimierte
und dennoch substanzielle Werk, iiber die Grof3e Botschaft der Lehren der Weisheitsreligion, oder
Theosophie. Es wurde urspriinglich als ,,A Theosophical Tract” von der Aryan Theosophical Society
of New York City, im Dezember 1887 verdftentlicht.

Diese ,,Abhandlung” wurde vollstindig in Mr. Judges Zeitschrift, The Path, Band II, Nr. 10, Januar
1888, abgedruckt.

Die Griindung der Zeitschrift ,,The Path®, die Riickkehr von Madame Blavatsky, zu aktiven
Bemiihungen im Westen, durch ihren Wohnsitz in London und die Griindung ihrer Zeitschrift
»Lucifer; die 6ffentliche Bekanntgabe der ,,Esoterischen Sektion der Theosophischen
Gesellschaft®; die Griindung der ,,Blavatsky Lodge* in London; die Veréftentlichung von ,,The
Secret Doctrine*; die Organisation der ,,amerikanischen Sektion der Theosophischen Gesellschaft*
— all dies geschah zeitgleich in den Jahren 1886-1888 und lautete eine neue Phase der Aktivititen
ein, eine grofle Wiederbelebung der reinen und einfachen Theosophie in der westlichen Welt.
Eine Zusammenfassung der Theosophie, selbst in ihrer urspriinglichen, noch unreifen Form, hatte
keinen geringen Anteil an dieser Wiederbelebung.

Die Auflage in den Vereinigten Staaten war grof3, der Bedarf anderswo noch mehr, dass die

,» Theosophische Publikationsgesellschaft in England, Herrn Judge bat, die Broschiire fiir die
Verotfentlichung in GroB3britannien zu iiberarbeiten.

Herr Judge schrieb darauthin die urspriingliche Broschiire, die auf seinen Vorschlag hin von
Alexander Fullerton und anderen zusammengestellt worden war, zu einer Broschiire und schickte
das Manuskript an die Theosophische Publikationsgesellschaft in London. Deren Leiter
antworteten, dass die Behandlung fiir den Durchschnittsverstand viel zu ,,tiefgriindig” sei; dass
etwas ,,Leichtes” benotigt werde.

Herr Judge antwortete auf diese Kritik in seiner charakteristischen Art. Seine Antwort findet sich in
Band II von ,,Letters That Have Helped Me” in Nr. IV dieses Buches.

Er sagt (auszugsweise):

,,Mit groBem Bedauern habe ich aus jlingsten Londoner Mitteilungen erfahren, dass
die Leiter der dortigen Gesellschaft der Meinung sind, die Broschiire ,,Epitome of



Theosophy”, die in The Path erschienen ist, sei ,,zu fortgeschritten, um jetzt neu
gedruckt zu werden, und dass ein ,,Sprungbrett von der Fiktion zur Philosophie*
erforderlich sei.

,,JIch mochte sagen, dass ich dieser Meinung nicht zustimmen kann, ebenso wenig wie
der Politik, die sich dahinter verbirgt. Die Meinung ist falsch, und die Politik ist
schwach und steht im Widerspruch, zu der der Meister. ,,Hétte ich diese
Zusammenfassung ganz allein verfasst, wiirde ich vielleicht zgern, mich so zu
duBern, aber das habe ich nicht. Die allgemeine Idee fiir eine solche Reihe von
Traktaten wurde mir vor etwa zwei Jahren gegeben, und dieser wurde von mehreren
Studenten verfasst, die wissen, was die Menschen brauchen. Er ist umfassend und
grundlegend zugleich. Er deckt den grof3ten Teil des Themas ab, und wenn ein
aufrichtiger Leser ihn versteht, wird er den notwendigen Stoff zum Nachdenken
erhalten.

,,Wenn wir jedoch einen gemilderten Ubergang, von der Torheit (die Fiktion ist) zur
Philosophie nehmen wollen, dann weichen wir sofort von dem Weg ab, den uns die
Meister vorgezeichnet haben; und fiir diese Aussage kann ich mich auf Briefe von
thnen beziehen, die ich in meinen Hidnden halte. Ich brauche Sie nur auf die Tatsache
aufmerksam zu machen, dass, als diese Meister begannen, ihre Diener in Indien mit
der Verbreitung von Lehren zu beauftragen, nicht mit Fiktion begannen, sondern mit
strengen Tatsachen. Wir wollen nicht einer Menge Fiktionleser und Neugierigen
entgegenkommen, sondern den dringenden Bediirfnissen ernsthafter Gemiiter.
Fiktionleser haben nie den Fortschritt einer Nation beeinflusst. Und diese ernsthaften
Gemiiter wiinschen sich nicht und sollten nicht mit einem Brei gefiittert werden, den
der soeben zitierte Satz, als ihr Schicksal zu bezeichnen scheint.

“Ich bitte Sie daher eindringlich, die schwache und irrige Politik, auf die ich Bezug
genommen

habe, nicht fortzusetzen, sondern entschlossene MaBlnahmen zu ergreifen und die
Fiktion den Schriftstellern zu liberlassen, die davon profitieren, oder die glauben,
dass auf diese Weise die Gedanken der Menschen der Wahrheit zugefiihrt werden
konnen. Wenn eine gegenteilige Linie eingeschlagen wird, werden wir nicht nur den
Meister enttduschen (wenn das moglich ist), sondern

wir wiirden uns, in einem sehr weit gefassten Sinne, schuldig machen, einer
wachsenden Zahl von

Abonnenten, hier, wie anderswo, falsche Darstellungen zu liefern.*

Diese weisen Ratschldge von Herrn Judge, gestirkt durch den Rat von Madame Blavatsky, setzten
sich bei den Leitern der T.P.S. durch, und die Zusammenfassung wurde dementsprechend im
Sommer 1888 herausgegeben. In der Folge wurde das Werk von verschiedenen theosophischen
Vereinigungen neu herausgegeben und verbreitet.

Da wir der Meinung sind, dass die gegenwirtigen Bemiihungen der theosophischen Bewegung eng
mit den Anfangen der grolen Renaissance von 1886-1888 und dass eine ganz neue Generation
inkarnierter Seelen mit denselben Problemen ringt und unter denselben Bediirfnissen leidet, halten
wir es fiir angebracht und richtig, ihnen diese wunderbare Zusammenfassung der einzigen Lehren,
die die Kraft haben, die Nationen durch Lehre zu heilen, zugénglich zu machen. Daher die
vorliegende Ausgabe.



Eine Zusammenfassung der Theosophie

THEOSOPHIE, die Weisheitsreligion, existiert seit undenklichen Zeiten. Sie bietet uns eine Theorie
der Natur und des Lebens, die auf dem Wissen der Weisen der Vergangenheit, insbesondere
derjenigen des Ostens, beruht; und ihre fortgeschrittenen Schiiler behaupten, dass dieses Wissen
nicht erfunden oder abgeleitet ist, sondern dass es sich um eine Kenntnis von Tatsachen handelt, die
von denjenigen gesehen und erkannt wurden, die bereit sind, die Voraussetzungen fiir das Sehen
und Erkennen zu erfiillen.

Theosophie bedeutet Wissen, von oder iiber Gott (nicht im Sinne eines personlichen,
anthropomorphen Gottes, sondern im Sinne ,,géttlicher Weisheit), und da der Begrift ,,Gott",
allgemein, als das Ganze des Bekannten und Unbekannten verstanden wird, folgt daraus, dass

, Theosophie”, Weisheit in Bezug auf das Absolute implizieren muss; und da das Absolute ohne
Anfang und ewig ist, muss diese Weisheit immer existiert haben.

Daher wird die Theosophie manchmal als Weisheitsreligion bezeichnet, weil sie seit undenklichen
Zeiten Kenntnis von allen Gesetzen hat, die das Geistige, das Moralische und das Materielle regeln.
Die Theorie iiber die Natur und das Leben, die sie bietet, ist nicht eine, die zuerst spekulativ
aufgestellt und dann durch Anpassung von Tatsachen oder Schlussfolgerungen an sie bewiesen
wurde; sondern sie ist eine Erkldrung der kosmischen und individuellen Existenz, abgeleitet aus
dem Wissen derer, die die Fahigkeit erworben haben, hinter den Vorhang zu blicken, der die
Wirkungen der Natur vor dem gewohnlichen Verstand verbirgt.

Solche Wesen werden im hochsten Sinne des Wortes Weise genannt. In letzter Zeit werden sie
Mahatmas und Adepten genannt. In alten Zeiten waren sie als Rishis und Maha-rishis bekannt,
wobei letzteres Wort ,,GroBBe Rishis” bedeutet. Es wird nicht behauptet, dass diese erhabenen
Wesen, oder Weisen, nur im Osten existiert haben. Es ist bekannt, dass sie in allen Teilen der Welt
gelebt haben, in Gehorsam gegeniiber den unten erwéhnten zyklischen Gesetzen.

Was jedoch die gegenwirtige Entwicklung der Menschheit auf diesem Planeten betrifft, so sind sie
heute im Osten zu finden, obwohl es sein kann, dass einige von ihnen sich in ferner Zeit sogar von
den amerikanischen Kiisten zuriickgezogen haben. Da es unter den Schiilern dieser
Weisheitsreligion notwendigerweise verschiedene Stufen gibt, liegt es auf der Hand, dass
diejenigen, die den niedrigeren Stufen angehdren, nur so viel von dem Wissen weitergeben konnen,
wie es ihrer erreichten Stufe entspricht, und in gewissem Maf3e fiir weitere Informationen auf
Schiiler angewiesen sind, die noch hoher stehen. Es sind diese hoheren Studenten, fiir die behauptet
wird, dass ihr Wissen nicht bloBe Schlussfolgerungen sind, sondern dass es sich auf Realitidten
bezieht, die sie gesehen und erkannt haben. Einige von ihnen stehen zwar in Verbindung mit der
Theosophischen Gesellschaft, stehen jedoch iiber ihr. Die Fahigkeit, solche Gesetze zu sehen und
absolut zu erkennen, ist von natiirlichen, innewohnenden Regeln umgeben, die als Voraussetzungen
erfiillt sein miissen; daher ist es nicht moglich, der Forderung des weltlichen Menschen nach einer
unmittelbaren Darlegung dieser Weisheit nachzukommen, da er sie nicht verstehen konnte, bevor
diese Bedingungen erfiillt sind.

Da dieses Wissen sich mit Gesetzen und Zustinden der Materie und des Bewusstseins befasst, die
der ,,praktischen” westlichen Welt ungeahnt sind, kann es nur Stiick fiir Stiick erfasst werden, indem
der Schiiler die Zerstorung seiner vorgefassten Meinungen vorantreibt, die entweder auf
unzureichende oder auf falsche Theorien zuriickzufiihren sind.

Diese fortgeschrittenen Schiiler behaupten, dass insbesondere im Okzident seit vielen Jahrhunderten
eine falsche Denkweise vorherrscht, die zu einer allgemeinen Denkgewohnheit gefiihrt hat, die
Menschen dazu veranlasst, viele Wirkungen als Ursachen anzusehen und das Reale als
Unwirkliches zu betrachten, wihrend sie das Unwirkliche an die Stelle des Realen setzen. Als



kleines Beispiel wurden die Phinomene des Mesmerismus und der Hellseherei, bis vor kurzem von
der westliche Wissenschaft geleugnet, doch gab es immer zahlreiche Menschen, die durch
unwiderlegbare introspektive Beweise selbst die Wahrheit dieser Phinomene erkannt und in einigen
Féllen auch ihre Ursache und ihren Sinn verstanden haben.

Im Folgenden sind einige der grundlegenden Aussagen der Theosophie aufgefiihrt:

-Der Geist im Menschen ist der einzige reale und besténdige Teil seines Seins; der Rest seiner Natur
ist auf verschiedene Weise zusammengesetzt. Und da der Verfall allen zusammengesetzten Dingen
eigen ist, ist alles im Menschen, auller seinem Geist, vergédnglich.

-Da das Universum ein Ganzes und nicht vielfaltig ist und alles darin mit dem Ganzen und mit
jedem anderen Ding darin verbunden ist, von dem auf der oberen Ebene (im Folgenden erwéhnt) ,
eine vollkommene Erkenntnis gibt, findet keine Handlung, oder kein Gedanke statt, ohne dass jeder
Teil des groen Ganzen ihn wahrnimmt und registriert.

-Dabher sind alle durch das Band der Briiderlichkeit untrennbar miteinander verbunden. Diese erste
Grundaussage der Theosophie postuliert, dass das Universum keine Ansammlung unterschiedlicher
Einheiten ist, sondern ein Ganzes.

Dieses Ganze wird von westlichen Philosophen als ,,Gottheit” und von den hinduistischen
Vedantinern als ,,Para-Brahm” bezeichnet. Man kann es als das Unmanifestierte bezeichnen, das in
sich die Kraft jeder Form der Manifestation, zusammen mit den Gesetzen enthilt, die diese
Manifestationen regeln.

Weiterhin wird gelehrt, dass es keine Schopfung von Welten im theologischen Sinne gibt, sondern
dass ihr Entstehen ausschlielich auf Evolution zuriickzufiihren ist. Wenn die Zeit gekommen ist,
dass sich das Unmanifestierte als objektives Universum manifestiert, was es in regelmafligen
Absténden tut, strahlt es eine Kraft oder ,,die erste Ursache* aus — so genannt, weil es selbst die
wurzellose Wurzel dieser Ursache ist und im Osten als ,,ursachenlose Ursache* bezeichnet wird.
Die erste Ursache konnen wir Brahma, Ormazd, Osiris oder mit jedem anderen Namen bezeichnen,
der uns gefillt. Die Projektion des Einflusses, oder des sogenannten ,,Atems Brahmas”, in die Zeit
bewirkt, dass alle Welten und die Wesen auf ihnen allméhlich erscheinen. Sie bleiben so lange in
ihrer Manifestation bestehen, wie dieser Einfluss in der Evolution weiterwirkt.

Nach langen Aonen lisst der ausatmende, evolutionire Einfluss nach, und das Universum beginnt
sich zu verdunkeln oder in Pralaya zu gehen, bis der ,,Atem* vollstdndig zuriickgezogen ist und
keine Objekte mehr {ibrig bleiben, weil nichts aufler Brahma existiert. Der Schiiler muss darauf
achten, zwischen Brahma (dem unpersonlichen Parabrahm) und Brahma, dem manifestierten
Logos. Eine Erorterung der Mittel, mit denen diese Kraft wirkt, wiirde an dieser Stelle fehl am Platz
sein, aber auch diese Mittel werden in der Theosophie behandelt. Dieses Ausatmen wird als
Manvantara oder Manifestation der Welt zwischen zwei Manus (von Manu und Antara
»Zwischen”) bezeichnet, und die Vollendung des Einatmens bringt Pralaya oder Zerstorung. Aus
diesen Wahrheiten sind die irrigen Lehren von der ,,Schopfung” und dem ,,Jiingsten Gericht”
entstanden.

Solche Manvantaras und Pralayas haben ewig stattgefunden und werden periodisch und fiir immer
weiter stattfinden. Fiir den Zweck eines Manvantara werden zwei sogenannte ewige Prinzipien
postuliert, nimlich Purusha und Prakriti (oder Geist und Materie), weil beide in jeder Manifestation
immer gegenwdrtig und miteinander verbunden sind. Diese Begriffe werden hier verwendet, weil es
im Englischen keine Entsprechungen dafiir gibt. Purusha wird ,,Geist” genannt und Prakriti
,Materie”, aber dieser Purusha ist nicht das Unmanifestierte, noch ist Prakriti Materie, wie sie der
Wissenschaft bekannt ist;

Die arischen Weisen erkldren daher, dass es noch einen hoheren Geist gibt, Purushottama genannt.
Der Grund dafiir ist, dass in der Nacht von Brahma, oder dem sogenannten Einatmen seines Atems,
sowohl Purusha als auch Prakriti im Unmanifestierten absorbiert werden; eine Vorstellung, die mit



der Idee libereinstimmt, die dem biblischen Ausdruck ,,im Schof3 des Vaters bleiben” zugrunde liegt.

,, Dies fiihrt uns zur Lehre von der universellen Evolution, wie sie von den Weisen der
Weisheitsreligion dargelegt wird.

Der Geist oder Purusha, sagen sie, geht von Brahma aus, durch die verschiedenen gleichzeitig
entwickelten Formen der Materie, beginnend in der geistigen Welt, von der hochsten und in der
materiellen Welt, von der niedrigsten Form. Die niedrigste Form ist der modernen Wissenschaft
noch unbekannt. Somit enthalten die mineralischen, pflanzlichen und tierischen Formen jeweils
einen Funken des Gottlichen, einen Teil des unteilbaren Purusha. Diese Funken kdmpfen darum,
,,zum Vater zuriickzukehren®, oder mit anderen Worten, sich Selbstbewusstsein zu verschaffen
und schlieBlich in die hochste Form auf der Erde, die des Menschen, zu gelangen, wo allein
Selbstbewusstsein fiir sie moglich ist.

Der Zeitraum, berechnet in menschlicher Zeit, in dem diese Entwicklung stattfindet, umfasst
Millionen von Zeitaltern. Jeder Funke der Gottlichkeit hat daher Millionen von Zeitaltern, um seine
Mission zu erfiillen — ndmlich vollstidndiges Selbstbewusstsein in menschlicher Gestalt zu erlangen.
Damit ist jedoch nicht gemeint, dass der bloBe Vorgang, menschliche Gestalt anzunehmen, diesem
gottlichen Funken, von selbst Selbstbewusstsein verleiht. Dieses groBe Werk kann wihrend des
Manvantara, in dem ein gottlicher Funke die menschliche Gestalt erreicht, vollbracht werden oder
auch nicht; alles hangt vom eigenen Willen und den Anstrengungen des Einzelnen ab. Jeder
einzelne Geist durchlduft somit das Manvantara, oder tritt in die Manifestation ein, um sich selbst
und das Ganze zu bereichern. Mahatmas und Rishis entwickeln sich somit wihrend eines
Manvantara allmahlich weiter und werden nach dessen Ablauf zu Planetengeistern, die die
Entwicklung anderer, zukiinftiger Planeten leiten.

Die Planetengeister unseres Globus sind diejenigen, die in friiheren Manvantaras — oder Tagen
Brahmasdie Anstrengungen unternommen haben und im Laufe dieser langen Periode Mahatmas
wurden. Jedes Manvantara dient demselben Ziel und Zweck, so dass die Mahatmas, die jetzt diese
Hohen erreicht haben, oder diejenigen, die in den folgenden Jahren des gegenwirtigen Manvantara
solche werden, wahrscheinlich die planetarischen Geister des nidchsten Manvantara, fiir diesen oder
andere Planeten, sein werden.

Dieses System basiert also auf der Identitit des spirituellen Wesens und bildet unter dem Namen
,universelle Bruderschaft” die grundlegende Idee der Theosophischen Gesellschaft, deren Ziel die
Verwirklichung dieser Bruderschaft unter den Menschen ist. Die Weisen sagen, dass dieser Purusha
die Grundlage aller manifestierten Objekte ist.

Ohne ihn kdnnte nichts existieren oder zusammenhalten. Er durchdringt alles iiberall. Er ist die
Realitdt, von der oder auf der die Dinge, die wir als real bezeichnen, blof3e Bilder sind. Da Purusha
alle Wesen erreicht und umfasst, sind sie alle miteinander verbunden; und in oder auf der Ebene, auf
der sich dieser Purusha befindet, gibt es ein vollkommenes Bewusstsein jeder Handlung, jedes
Gedankens, Objekt und Umstand, unabhéngig davon, ob sie dort, auf dieser Ebene oder auf einer
anderen Ebene stattfinden sollen. Denn unterhalb des Geistes und oberhalb des Intellekts befindet
sich eine Ebene des Bewusstseins, in der Erfahrungen registriert werden, die gemeinhin als
,spirituelle Natur” des Menschen bezeichnet werden; diese wird hiufig, als ebenso kultivierbar
angesehen, wie sein Korper, oder sein Intellekt.

Diese obere Ebene ist der eigentliche Ort aller Empfindungen und Erfahrungen, obwohl es noch
andere Ebenen gibt, auf denen diese registriert werden. Sie wird manchmal als ,,Unterbewusstsein”
bezeichnet. Die Theosophie hilt es jedoch fiir einen Begriffsfehler, zu sagen, dass die spirituelle
Natur kultiviert werden kann. Das eigentliche Ziel besteht darin, die niedere Natur so zu 6ffnen
oder durchldssig zu machen, dass die spirituelle Natur durch sie hindurchscheinen und zur Fithrung
und Herrschaft gelangen kann. Sie wird nur in dem Sinne ,kultiviert”, dass ein Vehikel fiir

thre Nutzung vorbereitet wird, in das sie hinabsteigen kann. Mit anderen Worten wird angenommen,
dass der wahre Mensch, der das hohere Selbst ist — also, der zuvor erwiahnte Funke des Gottlichen
—, das sichtbare Wesen, iiberschattet, das die Moglichkeit hat, mit diesem Funken vereint zu werden.



Daher wird gesagt, dass der hohere Geist nicht im Menschen ist, sondern tiber ihm.

Er ist immer friedlich, unbesorgt, gliickselig und voller absoluter Erkenntnis. Er hat stindig Anteil
am gottlichen Zustand, da er stindig selbst dieser Zustand ist, ,,verbunden mit den Gottern, erndhrt
er sich von Ambrosia“.

Das Ziel des Schiilers ist es, das Licht dieses Geistes durch die niederen Hiillen scheinen zu lassen.
Diese ,,geistige Kultur* ist nur erreichbar, wenn die groberen Interessen, Leidenschaften und
Bediirfnisse des Fleisches, den Interessen, Bestrebungen und Bediirfnissen der hoheren Natur,
untergeordnet werden; und dies ist sowohl eine Frage des Systems, als auch des geltenden Rechts.
Dieser Geist kann nur dann Herrscher werden, wenn zuvor fest in den Verstand aufgenommen, oder
anerkannt wird, dass ER allein ist.

Und wie oben gesagt, da es nicht nur um die betreffende Person, sondern um das Ganze geht, muss
jegliche Selbstsucht aus der niederen Natur entfernt werden, bevor ihr géttlicher Zustand erreicht
werden kann. Solange auch nur der kleinste persdnliche oder selbstsiichtige Wunsch — selbst nach
spiritueller Errungenschaft um unserer selbst willen — bestehen bleibt, so lange wird das gewlinschte
Ziel hinausgeschoben. Daher umfasst der oben genannte Begriff ,,Forderungen des Fleisches™ auch
Forderungen, die nicht vom Fleisch ausgehen, und seine richtige Ubersetzung wire ,,Wiinsche der
personlichen Natur, einschlieBlich derer der individuellen Seele. ,, Wenn Menschen systematisch
nach dem oben genannten System und Gesetz ausgebildet werden, gelangen sie zu einer klaren
Einsicht in die immaterielle, geistige Welt, und ihre inneren Fihigkeiten erfassen die Wahrheit so
unmittelbar und leicht, wie die physischen Fahigkeiten die Dinge der Sinne, oder die geistigen
Féhigkeiten die der Vernunft. Oder, mit den Worten einiger von ihnen: ,,Sie sind in der Lage, Ideen
direkt zu betrachten.” und daher ist ihr Zeugnis fiir eine solche Wahrheit ebenso vertrauenswiirdig,
wie die von Wissenschaftlern oder Philosophen in ihren jeweiligen Fachgebieten.

Im Laufe dieser geistigen Schulung erlangen solche Menschen die Wahrnehmung und Kontrolle
iiber verschiedene Krifte in der Natur, die anderen Menschen unbekannt sind, und sind so in der
Lage, Werke zu vollbringen, die gewohnlich als ,,Wunder* bezeichnet werden, obwohl sie in
Wirklichkeit nur das Ergebnis einer umfassenderen Kenntnis der Naturgesetze sind. Was diese
Kriéfte sind, findet sich in Patanjalis ,,Yoga-Philosophie” nachgelesen werden. Thr Zeugnis fiir eine
iibersinnliche Wahrheit, das durch den Besitz solcher Krifte bestdtigt wird, fordert jeden religiosen
Menschen zu einer unvoreingenommenen Priifung heraus.

Wenden wir uns nun dem von diesen Weisen dargelegten System zu, so finden wir zunéchst eine
Darstellung der Kosmogonie, der Vergangenheit und Zukunft dieser Erde und anderer Planeten, der
Evolution des Lebens durch Elementar-, Mineral-, Pflanzen-, Tier- und Menschenformen, wie sie
genannt werden. Diese ,,passiven Lebenselementare” sind der modernen Wissenschaft unbekannt,
obwohl sie manchmal als subtile materielle Wirkstoffe bei der Entstehung des Lebens angesehen
werden, obwohl sie eine Form des Lebens selbst sind. Jedes Kalpa, oder gro3e Zeitalter, ist in vier
Epochen oder Yugas unterteilt, die jeweils viele tausend Jahre dauern und jeweils durch ein
vorherrschendes Merkmal gekennzeichnet sind. Dies sind das Satya-yuga (oder Zeitalter der
Wabhrheit), das Tretya-yuga, das Dvapara-yuga und unser gegenwirtiges Kali-yuga (oder Zeitalter
der Dunkelheit), das vor fiinftausend Jahren begann. Das Wort ,,Dunkelheit” bezieht sich hier auf
spirituelle, und nicht auf materielle Dunkelheit.

In diesem Zeitalter jedoch wirken alle Ursachen viel schneller, als in jedem anderen Zeitalter — eine
Tatsache, die auf die verstirkte Dynamik des ,,Bosen” zuriickzufiihren ist, da sich der Lauf seines
Zyklus, dem eines neuen Zyklus der Wahrheit nihert. So kann ein aufrichtiger Liebhaber der
Menschheit, in drei Inkarnationen, wéahrend des Kali-Yuga, mehr erreichen als in einer viel groBeren
Anzahl in jedem anderen Zeitalter. Die Dunkelheit dieses Zeitalters ist nicht absolut, aber grof3er als
die anderer Zeitalter; ihre Haupttendenz geht in Richtung Materialitét, wihrend sie durch
gelegentliche, ethische, oder wissenschaftliche Fortschritte, die dem Wohlergehen der Menschheit
dienen, durch die Beseitigung unmittelbarer Ursachen von Verbrechen oder Krankheiten gemildert
wird.



Unsere Erde ist Teil einer Kette von sieben Planeten, wobei nur sie allein auf der sichtbaren Ebene
liegt, wihrend die anderen sechs auf verschiedenen Ebenen liegen und daher unsichtbar sind.
(Die anderen Planeten unseres Sonnensystems gehoren jeweils zu einer Kette von sieben.) Und die
Lebenswelle von der hoheren zur niedrigeren, in der Kette, bis sie unsere Erde erreicht, dann
aufsteigt und zu den drei anderen auf dem gegentiberliegenden Bogen iibergeht, und so siebenmal.

Die Evolution der Formen fillt mit diesem Fortschritt zusammen, wobei die Lebensflut die
mineralischen und pflanzlichen Formen mit sich trigt, bis jeder Globus der Reihe nach bereit ist,
die menschliche Lebenswelle aufzunehmen. Von diesen Globen ist unsere Erde der vierte.

Die Menschheit wandert in einer Reihe von Runden von Globus zu Globus, wobei sie zunidchst um
jeden Globus kreist und dort eine bestimmte Anzahl von Reinkarnationen durchliuft. Uber die
menschliche Evolution auf den verborgenen Planeten oder Globen darf nur wenig gesagt werden.
Wir miissen uns allein mit unserer Erde befassen.

Als die Welle der Menschheit sie zum letzten Mal erreicht hat (in dieser, unserer vierten Runde),
begann sie, den Menschen zu entwickeln und ihn in Rassen zu unterteilen. Jede dieser Rassen, wenn
sie, durch die Evolution die als ,,Moment der Wahl* bekannte Periode erreicht und iiber ihre
zukiinftige Bestimmung, als individuelle Rasse entschieden hat, beginnt zu verschwinden.

Die Rassen werden dariiber hinaus voneinander getrennt durch Naturkatastrophen, wie das
Absinken von Kontinenten und grof3e natiirliche Erschiitterungen.

Zusammen mit der Entwicklung der Rassen findet die Entwicklung spezialisierter Sinne statt; so hat
unsere fiinfte Rasse bisher flinf Sinne entwickelt. Die Weisen sagen uns weiter, dass die
Angelegenheiten dieser Welt und ihrer Menschen, zyklischen Gesetzen unterliegen und dass
wéhrend eines Zyklus die Geschwindigkeit, oder Qualitit des Fortschritts die einem anderen Zyklus
eigen ist, nicht moglich ist.

Diese zyklischen Gesetze wirken in jedem Zeitalter. Wenn die Zeitalter dunkler werden, herrschen
dieselben Gesetze, nur sind die Zyklen kiirzer, das heif3t, sie sind im absoluten Sinne gleich lang,
iiberschreiten aber die vorgegebene Grenze, in einer kiirzeren Zeitspanne. Diese Gesetze schrinken
den Fortschritt der Menschheit ein. In einem Zyklus, in dem alles aufsteigt und absteigt, miissen die
Adepten warten, bis die Zeit gekommen ist, bevor sie der Menschheit beim Aufstieg helfen konnen.
Sie konnen und diirfen nicht in das karmische Gesetz eingreifen. Daher beginnen sie wieder aktiv,
im spirituellen Sinne zu wirken, wenn sie wissen, dass der Zyklus sich seinem Wendepunkt nihert.
Gleichzeitig haben diese Zyklen keine festen Linien oder Punkte des Beginns oder Endes, da einer
enden, oder sich fiir einige Zeit dem Ende ndhern kann, nachdem ein anderer bereits begonnen hat.
Sie iiberlappen sich somit und gehen ineinander iiber, wie der Tag in die Nacht; und erst wenn der
eine vollstandig beendet ist und der andere wirklich begonnen hat, indem er seine Bliiten
hervorbringt, konnen wir sagen, dass wir uns in einem neuen Zyklus befinden.

Dies lésst sich veranschaulichen, indem man zwei benachbarte Zyklen mit zwei ineinander
verschlungenen Kreisen vergleicht, wobei der Umfang des einen Kreises den Mittelpunkt des
anderen beriihrt, sodass der Moment, in dem der eine endete und der andere begann, an dem Punkt
liegt, an dem sich die Umfinge schneiden. Oder indem man sich einen Menschen vorstellt, der in
der Bewegung des Gehens den Fortschritt der Zyklen darstellt; seine Vorwirtsgeschwindigkeit kann
nur ermittelt werden, indem man die von seinen Schritten zuriickgelegte Strecke misst, wobei die
Punkte in der Mitte jedes Schrittes zwischen den Fiilen den Beginn und das Ende der Zyklen
darstellen.

Der zyklische Fortschritt wird auf diese Weise unterstiitzt, oder der Verfall weiter zugelassen:

In einer Zeit, in der der Zyklus aufsteigt, sich entwickelt und fortschreitet, steigen Wesen, die im
Sanskrit als ,,Jfianis” bezeichnet werden, aus anderen Sphéren, in denen der Zyklus absteigt, auf
diese Erde herab, um auch dem spirituellen Fortschritt dieses Globus zu helfen.

In dhnlicher Weise verlassen sie diese Sphére, wenn unser Zyklus sich der Dunkelheit ndhert. Diese
Jiidnis diirfen jedoch nicht mit den oben erwdhnten Mahatmas und Adepten verwechselt werden.



Das richtige Ziel wahrer Theosophen sollte daher sein, so zu leben, dass ihr Einfluss dazu beitrégt,
die dunkle Macht zu vertreiben, damit solche Jidnis sich wieder dieser Sphére zuwenden konnen.

Die Theosophie lehrt auch die Existenz eines universellen, diffusen und hochst dtherischen
Mediums, das als ,,Astrallicht” und ,,Akasa” bezeichnet wird. Es ist der Autbewahrungsort aller
vergangenen, gegenwartigen und zukiinftigen Ereignisse, und, in ihm sind die Auswirkungen
spiritueller Ursachen, sowie aller Handlungen und Gedanken aus der Richtung des Geistes, oder der
Materie, aufgezeichnet. Man konnte es, das Buch des aufzeichnenden Engels, nennen.

Akasa ist jedoch eine Fehlbezeichnung, wenn es mit dem Ather, oder dem Astralen Licht der
Kabbalisten verwechselt wird. Akasa ist das Noumenon des phinomenalen Athers oder Astralen
Lichts, denn Akasa ist unendlich, unteilbar, ungreifbar, und seine einzige Produktion ist Klang.*
Und dieses Astrale Licht ist materiell und nicht Geist.

Es ist in der Tat das niedere Prinzip jenes kosmischen Korpers, dessen hochstes Prinzip Akasa ist.
Es hat die Kraft, alle Bilder zu speichern. Dies beinhaltet die Aussage, dass jeder Gedanke, sowie
jedes Wort und jede Handlung, dort ein Bild hinterldsst. Man kann sagen, dass diese Bilder zwei
Leben haben. Erstens: Ihr eigenes als Bild. Zweitens: Der Eindruck, den sie in der Matrix des
astralen Lichts hinterlassen.

In der oberen Sphire dieses Lichts gibt es nichts, was man im menschlichen Sinne als Raum oder
Zeit bezeichnen konnte. Alle zukiinftigen Ereignisse sind die Gedanken und Handlungen der
Menschen; diese sind im Voraus, die Schopfer des Bildes des Ereignisses, das eintreten wird.
Gewdhnliche Menschen sorgen stindig, riicksichtslos und bosartig dafiir, dass diese Ereignisse
eintreten, aber die Weisen, Mahatmas und Adepten des guten Gesetzes schaffen nur solche Bilder,
die im Einklang mit dem gottlichen Gesetz stehen, weil sie die Produktion ihrer Gedanken
kontrollieren.

Im astralen Licht befinden sich auch alle differenzierten Klidnge. Die Elementarwesen sind
energetische Zentren darin. Die Schatten verstorbener Menschen und Tiere sind ebenfalls dort.
Daher kann jeder Seher oder Entriickte darin alles sehen, was jemand getan oder gesagt hat, sowie
das, was jemandem zugestoB3en ist, mit dem er in Verbindung steht. Daher auch die Identitdt von
den

* Akdsa in der Mystik der esoterischen Philosophie ist, genau genommen, der weibliche ,, Heilige
Geist“, ,,Klang“ oder Sprache ist der Logos — das manifestierte Verbum der unmanifestierten
Mutter. Siehe Sankhyasdra, Vorwort, Seite 33 [f.

Verstorbenen — die angeblich speziell aus dieser Ebene berichten — nicht aus vergessenen oder
unbekannten Worten, Tatsachen oder Ideen geschlossen werden kann. Aus dieser Ebene der Materie
konnen die Bilder aller jemals gelebten Menschen entnommen und dann auf eine geeignete
magneto-elektrische Oberflache reflektiert werden, so dass sie, wie die Erscheinung des
Verstorbenen erscheinen und alle Empfindungen von Gewicht, Hérte und Ausdehnung hervorrufen.
Durch das Astral-Licht und mit Hilfe von Elementarwesen kdnnen die verschiedenen materiellen
Elemente herabgezogen und aus der Atmosphére, entweder auf eine ebene Fliche oder in Form
eines festen Objekts, ausgefillt werden; Diese Ausfillung kann dauerhaft gemacht werden, oder sie
kann eine so geringe Kohésionskraft haben, dass sie bald wieder verschwindet. Aber die Hilfe der
Elementarwesen kann nur durch einen starken Willen, in Verbindung mit einer vollstindigen
Kenntnis der Gesetze, die das Wesen oder die Elementarwesen regeln, erlangt werden.

Es ist sinnlos, an dieser Stelle weitere Einzelheiten anzugeben; erstens, weil der ungeschulte
Schiiler sie nicht verstehen kann, und zweitens, weil eine vollstdndige Erkldrung nicht moglich ist,
selbst wenn sie in diesem Rahmen moglich wiére.

Die Welt der Elementarwesen ist ein wichtiger Faktor in unserer Welt und im Werdegang des
Schiilers. Jeder Gedanke, der von einem Menschen entwickelt wird, verbindet sich augenblicklich
mit einem Elementarwesen und entzieht sich dann der Macht des Menschen. Es ist leicht zu



erkennen, dass dieser Vorgang jeden Augenblick stattfindet. Daher existiert jeder Gedanke als
Wesenheit. Seine Lebensdauer hingt von zwei Dingen ab: (a) Der urspriinglichen Kraft des Willens
und Gedankens der Person; (b) Der Kraft des Elementars, das sich mit ihm verbunden hat, wobei
letztere von der Klasse bestimmt wird, zu der das Elementar gehort.

Dies gilt gleichermalfen fiir gute und schlechte Gedanken, und da der Wille, der hinter den
allgemeinen bosen Gedanken steht, in der Regel stark ist, konnen wir sehen, dass das Ergebnis sehr
wichtig ist, denn das Elementarwesen hat kein Gewissen und erhélt seine Beschaffenheit und
Richtung von dem Gedanken, den es von Zeit zu Zeit tragt.

Jeder Mensch hat seine eigenen Elementarwesen, die an seiner Natur und seinen Gedanken
teilhaben. Wenn Sie Thre Gedanken in Wut, oder in kritischer, liebloser Beurteilung auf eine Person
richten, ziehen Sie eine Reihe von Elementaren an, die zu diesem bestimmten Fehler, oder dieser
bestimmten Schwiche gehoren, sie erzeugen und von ihr erzeugt werden, und sie stiirzen sich auf
Sie.

Durch die Ungerechtigkeit Ihrer rein menschlichen Verurteilung, die die Quelle und die Ursachen
der Handlung eines anderen nicht kennen kann, wirst du durch deine eigene Handlung sofort zum
Teilhaber seines Fehlers oder seiner Schwéche, und der vertriebene Geist kehrt ,,mit sieben Teufeln,
die schlimmer sind als er selbst®, zuriick. Dies ist der Ursprung des populédren Sprichworts ,,Fluch
und Fluch®, das ,,wie Hiihner nach Hause kommen, um zu schlafen®, und hat seinen Ursprung in
den Gesetzen, die die magnetische Anziehungskraft regeln.

Im Kali-Yuga sind wir hypnotisiert von der Wirkung der unermesslichen Bilder im Astralen Licht,
die sich aus allen Taten, Gedanken und so weiter, unserer Vorfahren zusammensetzen, deren Leben
in eine materielle Richtung tendierte. Diese Bilder beeinflussen den inneren Menschen — der sich
ithrer bewusst ist — durch Suggestion. In einem helleren Zeitalter wiirde der Einfluss solcher Bilder
in Richtung Wahrheit gehen. Die Wirkung des Astralen Lichts, wie es von uns geformt und bemalt
wurde, bleibt so lange bestehen, wie wir diese Bilder dort platzieren, und es wird so zu unserem
Richter und unserem Henker. Jedes universelle Gesetz enthélt somit in sich selbst die Mittel zu
seiner eigenen Erfiillung und die Strafe fiir seine Verletzung und bendtigt keine weitere Autoritét,
um es zu postulieren oder seine Beschliisse auszufiihren.

Das Astrale Licht entwickelt und zerstort durch seine innewohnende Wirkung Formen. Es ist das
universelle Register. Seine Hauptaufgabe besteht darin, als Vehikel fiir die Wirkungsweise der
Gesetze des Karma oder den Fortschritt des Lebensprinzips zu dienen, und somit ist es in einem
tiefen spirituellen Sinne ein Medium oder ,,Vermittler” zwischen dem Menschen und seiner Gottheit
— seinem hdheren Geist.

Die Theosophie berichtet auch iiber den Ursprung, die Geschichte, die Entwicklung und die
Bestimmung der Menschheit. Uber den Menschen lehrt sie:

Erstens. Dass jeder Geist eine Manifestation des Einen Geistes und somit ein Teil des Ganzen ist.
Er durchlduft eine Reihe von Erfahrungen in der Inkarnation und ist dazu bestimmt, sich
letztendlich wieder mit dem Géttlichen zu vereinen.

Zweitens. Dass diese Inkarnation nicht einmalig ist, sondern wiederholt, wobei jede Individualitit,
wéhrend zahlreicher Existenzen in aufeinanderfolgenden Rassen und Planeten unserer Kette, wieder
inkarniert wird und die Erfahrungen jeder Inkarnation auf dem Weg zu ihrer Vollkommenheit
sammelt.

Drittens. Zwischen benachbarten Inkarnationen, nachdem grobere Elemente zunichst gereinigt
wurden, kommt eine Periode vergleichbarer Ruhe und Erfrischung, die Devachan genannt wird —
die Seele wird darin auf ihr nichstes Erscheinen im materiellen Leben vorbereitet.

Die Beschaffenheit des Menschen ist auf siebenfache Weise unterteilt, wobei die
Hauptunterteilungen die des Korpers, der Seele und des Geistes sind. Diese Unterteilungen und ihre
relative Entwicklung bestimmen seinen subjektiven Zustand nach dem Tod. Die tatséchliche
Unterteilung kann nicht verstanden werden und muss vorerst esoterisch bleiben, da sie bestimmte
Sinne erfordert, die fiir ihr Verstdndnis normalerweise nicht entwickelt sind.

Wenn man sich strikt und ohne jegliche vorbehaltliche Aussage an die von theosophischen Autoren



angegebene siebenfache Unterteilung hilt, wird dies zu Kontroversen, oder Irrtlimern fithren. Zum
Beispiel ist der Geist kein siebtes Prinzip. Er ist die Synthese oder das Ganze und in den anderen
sechs gleichermallen vorhanden. Die gegenwértigen verschiedenen Einteilungen kdnnen nur als
allgemeine Arbeitshypothese verwendet werden, die im Laufe des Fortschritts und der Entwicklung
der Schiiler weiterentwickelt und korrigiert werden muss. Der Zustand spiritueller, aber relativer
Ruhe, der als Devachan bekannt ist, ist nicht ewig und daher nicht dasselbe wie der ewige Himmel
des Christentums. Auch entspricht die ,,Holle” nicht dem Zustand, den theosophische Autoren als
Avitchi bezeichnen.

Alle derartigen schmerzhaften Zustédnde sind voriibergehende und reinigende Zustdnde. Wenn diese
voriiber sind, gelangt der Einzelne in den Devachan. ,,H6lle” und Avitchi sind also nicht dasselbe.
Avitchi ist dasselbe wie der ,,zweite Tod”, da es sich dabei tatsdchlich um die Vernichtung handelt,
die nur den ,,schwarzen Magier" oder den geistig Bosen, wie wir weiter unten sehen werden.

Die Art jeder Inkarnation hdangt vom Gleichgewicht der Verdienste und Verfehlungen des
vorherigen Lebens, oder der vorherigen Leben ab — von der Art und Weise, wie der Mensch gelebt
und gedacht hat; und dieses Gesetz ist unerbittlich und vollkommen gerecht.

»~Karma“ — ein Begriff, der zwei Dinge bedeutet: das Gesetz der ethischen Verursachung (Was auch
immer ein Mensch sit, das wird er auch ernten); und das Gleichgewicht oder der Uberschuss an
Verdiensten oder Verfehlungen eines jeden Einzelnen, das auch die wichtigsten Erfahrungen von
Freude und Leid in jeder Inkarnation bestimmt, so dass das, was wir ,,Gliick* nennen, in
Wirklichkeit ,,Verdienst* ist — in fritheren Existenzen erworbener Verdienst. Karma erschopft sich
nicht in einem einzigen Leben, noch erlebt ein Mensch in diesem Leben, notwendigerweise die
Auswirkungen seines gesamten fritheren Karmas; denn manches kann durch verschiedene Ursachen
zuriickgehalten werden.

Die Hauptursache ist das Versagen des Egos einen Korper zu erwerben der das Instrument oder den
Apparat darstellt, in dem und durch den die Meditation oder Gedanken fritherer Leben ihre Wirkung
entfalten und reifen kdnnen. Daher wird angenommen, dass es eine mysteriose Kraft in den
Gedanken des Menschen, wihrend eines Lebens gibt, die mit Sicherheit ihre Ergebnisse, entweder
in einem unmittelbar folgenden Leben, oder in einem vielen Leben entfernten Leben hervorbringt;
das heif}t, in jedem Leben, in dem das Ego einen Korper erhilt, der als Fokus, Apparat oder
Instrument fiir die Reifung des vergangenen Karmas dienen kann.

Es gibt auch eine schwankende oder divergierende Kraft im Karma in seinen Auswirkungen auf die
Seele, denn ein bestimmter Lebensweg — oder Gedankengang — wird die Seele manchmal drei
Leben lang in diese Richtung beeinflussen, bevor die wohltuende oder schidliche Wirkung einer
anderen Art von Karma spiirbar wird. Es folgt auch nicht, dass jeder winzige Teil des Karmas in
denselben Details empfunden werden muss, wie er erzeugt wurde. Denn mehrere Arten von Karma
konnen an einem Punkt im Leben zusammenkommen und durch ihre kombinierte Wirkung ein
Ergebnis hervorbringen, das zwar als Ganzes alle darin enthaltenen Elemente genau wiedergibt,
aber dennoch ein anderes Karma ist als jeder einzelne Bestandteil. Dies kann als Authebung der
postulierten Wirkung der beteiligten Karma-Klassen bezeichnet werden.

Der Prozess der Evolution bis zur Wiedervereinigung mit dem Goéttlichen, ist und beinhaltet die
sukzessive Erhebung von Rang zu Rang der Macht und Niitzlichkeit. Die erhabensten Wesen, die
noch im Fleisch leben, sind als Weise, Rishis, Briider, Meister bekannt. Ihre gro3e Aufgabe besteht
darin, jederzeit, und wenn die zyklischen Gesetze es zulassen, die Ausbreitung des spirituellen
Wissens und Einflusses zu bewahren. Wenn die Vereinigung mit dem Géttlichen vollzogen ist,
werden alle Ereignisse und Erfahrungen jeder Inkarnation bekannt. Was den Prozess der spirituellen
Entwicklung betrifft, lehrt die Theosophie:

Erstens. Dass die Essenz des Prozesses in der Sicherung der Vorherrschaft des hochsten spirituellen
Elements der menschlichen Natur liegt.

Zweitens. Dass dies unter anderem entlang vier Linien erreicht wird:

[a] Die vollstindige Ausrottung des Egoismus in allen Formen und die Kultivierung einer breiten,



groBzligigen Sympathie fiir andere und das Streben nach dem Wohl anderer.

(b) Die absolute Pflege des inneren, spirituellen Menschen durch Meditation, durch das Erreichen
und die Vereinigung mit dem Géttlichen und durch Ubungen, wie sie von Patanjali beschrieben
werden, d. h. durch unaufhorliches Streben nach einem idealen Ziel.

(¢) Die Beherrschung der fleischlichen Begierden und Wiinsche, wobei alle niederen, materiellen
Interessen bewusst den Geboten des Geistes untergeordnet werden.

(d) Die sorgfiltige Erfiillung jeder Pflicht, die der eigenen Stellung im Leben zukommt, ohne
Wunsch nach Belohnung, wobei die Ergebnisse dem gottlichen Gesetz iiberlassen werden.
Drittens. Wihrend das oben Genannte fiir alle religios gesinnten Menschen verbindlich und
praktikabel ist, ist eine noch hohere Stufe der spirituellen Verwirklichung von einem spezifischen
Kurs der korperlichen, intellektuellen und spirituellen Ausbildung abhingig, durch den die inneren
Fahigkeiten zuerst geweckt und dann entwickelt werden.

Viertens. Eine Erweiterung dieses Prozesses wird in der Adeptenschaft, der Mahatmaschaft oder
den Zustidnden der Rishis, Weisen und Dhyan Chohans erreicht, die alle erhabene Stufen sind, die
durch miihsame Selbstdisziplin und Entbehrungen erreicht werden, sich tiber moglicherweise viele
Inkarnationen erstrecken und mit vielen Graden der Einweihung und Beférderung verbunden sind,
iiber die hinaus noch weitere Stufen, immer néher an das Géttliche heranreichen.

Was die Begriindung der spirituellen Entwicklung betrifft, so behauptet sie:

Erstens. Dass der Prozess vollstindig innerhalb des Individuums selbst stattfindet, wobei das
Motiv, die Anstrengung und das Ergebnis aus seiner eigenen inneren Natur hervorgehen, entlang der
Linien der Selbstentwicklung.

Zweitens. Dass dieser Prozess, so personlich und innerlich er auch sein mag, nicht ohne Hilfe ist,
sondern in der Tat nur durch enge Verbindung mit der hochsten Quelle aller Kraft moglich ist.

Was den Grad der Fortgeschrittenheit in den Inkarnationen betrifft, so gilt:
Erstens. Dass selbst eine bloBe intellektuelle Bekanntschaft mit der theosophischen Wahrheit einen

groflen Wert hat, indem sie den Einzelnen fiir einen Schritt nach oben, in seinem néchsten
Erdenleben vorbereitet, da sie einen Impuls in diese Richtung gibt.

Zweitens. Dass noch mehr durch ein Leben in Pflicht, Frommigkeit und Wohltitigkeit gewonnen
wird.

Drittens. Dass ein noch groBerer Fortschritt durch den aufmerksamen und hingebungsvollen
Gebrauch der bisher genannten Mittel zur geistigen Kultur erreicht wird.

Viertens. Dass jede Rasse und jeder Einzelne in ihrer Entwicklung eine Phase erreicht, die als
»Moment der Wahl” bekannt ist, in der sie selbst iiber ihre zukiinftige Bestimmung entscheiden,
indem sie eine bewusste Wahl zwischen ewigem Leben und Tod treffen, und dass dieses Wahlrecht
das besondere Vorrecht der freien Seele ist. Es kann erst ausgelibt werden, wenn der Mensch die
Seele in sich erkannt hat und diese Seele ein gewisses Mal} an Selbstbewusstsein im Korper erlangt
hat.

Der Moment der Wahl ist kein fester Zeitpunkt, sondern setzt sich aus allen Momenten zusammen.
Er kann nicht eintreten, wenn nicht alle vorherigen Leben dazu gefiihrt haben. Fiir die gesamte
Menschheit ist er noch nicht gekommen. Jeder Einzelne kann das Eintreten dieser Periode fiir sich
selbst beschleunigen, gemill dem zuvor genannten Gesetz der Reifung des Karma. Sollte er dann
eine falsche Wahl treffen, ist er nicht vollstdndig verdammt, denn die Natur sorgt dafiir, dass er
immer wieder die Moglichkeit der Wahl erhélt, wenn der Moment fiir die gesamte Menschheit
gekommen ist.

Nach dieser Periode neigt die Menschheit, nachdem sie aufgebliiht ist, zur Auflosung. Einige
wenige Individuen werden ihren Fortschritt iberholt und Adepten- oder Mahatma-Stellung erreicht
haben. Der Hauptteil, der sich richtig entschieden, aber keine Erlosung erlangt hat, geht in den
subjektiven Zustand iiber, um dort auf den Zustrom der menschlichen Lebenswelle in den ndchsten
Globus zu warten, den sie als erste Seelen bevolkern werden,;

Die bewussten Wahler des Bosen, deren Leben in groBBer geistiger Bosheit vergeht (denn Boses



wird aus purer Liebe zum Bdsen an sich begangen), trennen die Verbindung zum goéttlichen Geist
oder zur Monade, die das menschliche Ego fiir immer verldsst. Solche Egos gehen in das Elend der
achten Sphire iiber, soweit wir es verstehen, um dort zu verbleiben, bis die Trennung zwischen
dem, was sie so kultiviert haben, und dem personlichen Ishwara oder gottlichen Funken vollstindig
ist. Aber dieser Grundsatz wurde uns nie von den Meistern erklért, die sich immer geweigert haben,
thn zu beantworten und erschlieend zu erkliren.

Im néchsten Manvantara wird dieser gottliche Funke wahrscheinlich wieder die lange
Evolutionsreise beginnen, indem er an der Quelle in den Lebensstrom geworfen wird und wieder
durch alle niederen Formen aufsteigt. Solange die Verbindung mit der gottlichen Monade nicht
unterbrochen ist, kann diese Vernichtung der Personlichkeit nicht stattfinden. Etwas von dieser
Personlichkeit wird immer mit dem unsterblichen Ego verbunden bleiben. Auch nach einer solchen
Trennung kann der Mensch weiterleben, ein Mensch unter Menschen — ein seelenloses Wesen.
Diese Enttduschung, so man es nennen will, des géttlichen Funkens, indem ihm sein gewihltes
Vehikel entzogen wurde, stellt die ,,Stinde gegen den Heiligen Geist* dar, die ihm aufgrund seiner
Natur unmoglich zu vergeben war, da er keine Verbindung mit Prinzipien aufrechterhalten kann, die
im absoluten Sinne entwiirdigt und verdorben sind, so dass sie nicht mehr auf zyklische oder
evolutiondre Impulse reagieren, sondern, durch ihre eigene Natur beschwert, in die tiefsten Tiefen
der Materie sinken.

Die Verbindung, einmal ginzlich unterbrochen, kann in der Natur des Seins nicht wiederhergestellt
werden. Aber unzidhlige Moglichkeiten zur Riickkehr bieten sich wihrend des gesamten
Auflésungsprozesses, der Tausende von Jahren dauert. Es gibt auch ein Schicksal, das selbst
Adepten der Guten Gesetzgebung ereilt, das in gewisser Weise dem Verlust des ,,Himmels” nach
unvorstellbar langer Zeit dhnelt. Wenn der Adept einen bestimmten sehr hohen Punkt in seiner
Entwicklung erreicht hat, kann er durch einen blo3en Wunsch zu dem werden, was die Hindus
einen ,,.Deva” — oder einen niederen Gott — nennen. Wenn er dies tut, wird er zwar die
Gliickseligkeit und Macht diesem Zustand fiir eine unermesslich lange Zeit genief3en, aber beim
nichsten Pralaya nicht am bewussten Leben ,,im Schof3 des Vaters” teilhaben, sondern bei der
nichsten neuen ,,Schépfung” in die Materie hinabsteigen, bestimmte Funktionen erfiillen, die jetzt
nicht niher erldutert werden kdnnen, und wieder durch die Elementarwelt aufsteigen muss; aber
dieses Schicksal ist nicht das gleiche wie das des schwarzen Magiers, der in Avitchi fallt.

Und wieder kann er zwischen den beiden den mittleren Zustand wéhlen und ein Nirmanakaya
werden — einer, der die Gliickseligkeit des Nirvana aufgibt und in bewusster Existenz auf3erhalb
seines Korpers nach dessen Tod verbleibt, um der Menschheit zu helfen. Dies ist das grof3te Opfer,
dass er fiir die Menschheit bringen kann. Durch das Voranschreiten von einer Stufe des Interesses
und der vergleichbaren Errungenschaft zur nichsten, wie oben beschrieben, beschleunigt der
Schiiler das Eintreten des Moments der Entscheidung, nach dem sich sein Fortschritt erheblich
beschleunigt.

Es sei hinzugefligt, dass die Theosophie das einzige System der Religion und Philosophie ist, das
eine zufriedenstellende Erklarung fiir Probleme, wie die folgenden liefert:

Erstens. Der Zweck, die Nutzung und die Besiedlung anderer Planeten, als dieser Erde, welche
Planeten dazu dienen, den Evolutionsprozess zu vervollstindigen und zu verldngern und das
erforderliche MaR an universeller Erfahrung der Seelen zu erfiillen.

Zweitens. Die geologischen Kataklysmen der Erde; das hiufige Fehlen von Zwischentypen in ihrer
Fauna; das Vorkommen von architektonischen und anderen Relikten, heute verschwundener Rassen,
iiber die die gewohnliche Wissenschaft nichts als vergebliche Vermutungen anstellt; die Natur
ausgestorbener Zivilisationen und die Ursachen ihres Untergangs; das Fortbestehen der Wildheit
und die ungleiche Entwicklung der bestehenden Zivilisationen; die dueren und inneren
Unterschiede zwischen den verschiedenen Menschenrassen; die Richtung der zukiinftigen
Entwicklung.

Drittens. Die Gegensitze und Ubereinstimmungen der Glaubensrichtungen der Welt und die ihnen
allen zugrunde liegende gemeinsame Grundlage.




Viertens. Die Existenz des Bosen, des Leidens und des Kummers — ein hoffnungsloses Ritsel fiir
den bloBen Philanthropen oder Theologen.

Fiinftens. Die Ungleichheiten in den sozialen Verhidltnissen und Privilegien; die scharfen
Gegensitze zwischen Reichtum und Armut, Intelligenz und Dummbheit, Kultur und Unwissenheit,
Tugend und Niedertracht; das Auftreten von Genies in Familien, die davon vollig frei sind, sowie
andere Tatsachen, die im Widerspruch zum Gesetz der Vererbung stehen; die haufigen Félle von
Ungeeignetheit der Umgebung fiir den Einzelnen, die so stark sind, dass sie den Charakter
verbittern, das Streben behindern und das Bemiihen ldhmen; der heftige Gegensatz zwischen
Charakter und Lebensumsténden; das Auftreten von Unféllen, Ungliick und vorzeitigem Tod — all
diese Probleme, die nur durch die konventionelle Theorie der géttlichen Willkiir, oder durch die
theosophischen Lehren von Karma und Reinkarnation geldst werden konnen.

Sechstens. Der Besitz von iibersinnlichen Fahigkeiten durch Einzelpersonen — Hellsehen, Hellhoren
usw., sowie die Phdnomene der Psychometrie und Statuvolismus (... der Geist kann sich selbst vom
BewuBtsein des Schmerzes entziehen und Krankheiten heilen).

Siebtens. Die wahre Natur echter spiritistischer Phinomene und das richtige Gegenmittel gegen
Aberglauben und iibertriebene Erwartungen.

Achtens. Das Versagen der konventionellen Religionen, ihren Einflussbereich erheblich
auszuweiten, Missbrauche zu reformieren, die Gesellschaft neu zu organisieren, die Idee der
Briiderlichkeit zu verbreiten, Unzufriedenheit abzubauen, Kriminalitdt zu verringern und die
Menschheit zu erheben; und eine offensichtliche Unfdhigkeit, in den Leben der einzelnen Menschen
das Ideal zu verwirklichen, das sie angeblich vertreten.

Aus dem Englischen iibersetzt von Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena,
und der U.L.T., Californien, USA



