
Eine Zusammenfassung der Theosophie

von

William Q. Judge

Historischer Hinweis

„Eine Zusammenfassung der Theosophie“, ist das früheste und nach wie vor, beste, komprimierte 
und dennoch substanzielle Werk, über die Große Botschaft der Lehren der Weisheitsreligion, oder 
Theosophie. Es wurde ursprünglich als „A Theosophical Tract” von der Aryan Theosophical Society
of New York City, im Dezember 1887 veröffentlicht. 
Diese „Abhandlung” wurde vollständig in Mr. Judges Zeitschrift, The Path, Band II, Nr. 10, Januar 
1888, abgedruckt.

Die Gründung der Zeitschrift „The Path“, die Rückkehr von Madame Blavatsky, zu aktiven 
Bemühungen im Westen, durch ihren Wohnsitz in London und die Gründung ihrer Zeitschrift 
„Lucifer“; die öffentliche Bekanntgabe der „Esoterischen Sektion der Theosophischen 
Gesellschaft“; die Gründung der „Blavatsky Lodge“ in London; die Veröffentlichung von „The 
Secret Doctrine“; die Organisation der „amerikanischen Sektion der Theosophischen Gesellschaft“ 
– all dies geschah zeitgleich in den Jahren 1886-1888 und läutete eine neue Phase der Aktivitäten 
ein, eine große Wiederbelebung der reinen und einfachen Theosophie in der westlichen Welt. 
Eine Zusammenfassung der Theosophie, selbst in ihrer ursprünglichen, noch unreifen Form, hatte 
keinen geringen Anteil an dieser Wiederbelebung. 
Die Auflage in den Vereinigten Staaten war groß, der Bedarf anderswo noch mehr, dass die 
„Theosophische Publikationsgesellschaft“ in England, Herrn Judge bat, die Broschüre für die 
Veröffentlichung in Großbritannien zu überarbeiten. 

Herr Judge schrieb daraufhin die ursprüngliche Broschüre, die auf seinen Vorschlag hin von
Alexander Fullerton und anderen zusammengestellt worden war, zu einer Broschüre und schickte 
das Manuskript an die Theosophische Publikationsgesellschaft in London. Deren Leiter 
antworteten, dass die Behandlung für den Durchschnittsverstand viel zu „tiefgründig” sei; dass 
etwas „Leichtes” benötigt werde. 
Herr Judge antwortete auf diese Kritik in seiner charakteristischen Art. Seine Antwort findet sich in 
Band II von „Letters That Have Helped Me” in Nr. IV dieses Buches. 
Er sagt (auszugsweise): 
„Mit großem Bedauern habe ich aus jüngsten Londoner Mitteilungen erfahren, dass 
die Leiter der dortigen Gesellschaft der Meinung sind, die Broschüre „Epitome of 



Theosophy”, die in The Path erschienen ist, sei „zu fortgeschritten, um jetzt neu 
gedruckt zu werden, und dass ein „Sprungbrett von der Fiktion zur Philosophie“ 
erforderlich sei. 
„Ich möchte sagen, dass ich dieser Meinung nicht zustimmen kann, ebenso wenig wie
der Politik, die sich dahinter verbirgt. Die Meinung ist falsch, und die Politik ist 
schwach und steht im Widerspruch, zu der der Meister. „Hätte ich diese 
Zusammenfassung ganz allein verfasst, würde ich vielleicht zögern, mich so zu 
äußern, aber das habe ich nicht. Die allgemeine Idee für eine solche Reihe von 
Traktaten wurde mir vor etwa zwei Jahren gegeben, und dieser wurde von mehreren 
Studenten verfasst, die wissen, was die Menschen brauchen. Er ist umfassend und 
grundlegend zugleich. Er deckt den größten Teil des Themas ab, und wenn ein 
aufrichtiger Leser ihn versteht, wird er den notwendigen Stoff zum Nachdenken 
erhalten.
„Wenn wir jedoch einen gemilderten Übergang, von der Torheit (die Fiktion ist) zur 
Philosophie nehmen wollen, dann weichen wir sofort von dem Weg ab, den uns die 
Meister vorgezeichnet haben; und für diese Aussage kann ich mich auf Briefe von 
ihnen beziehen, die ich in meinen Händen halte. Ich brauche Sie nur auf die Tatsache 
aufmerksam zu machen, dass, als diese Meister begannen, ihre Diener in Indien mit 
der Verbreitung von Lehren zu beauftragen, nicht mit Fiktion begannen, sondern mit 
strengen Tatsachen. Wir wollen nicht einer Menge Fiktionleser und Neugierigen 
entgegenkommen, sondern den dringenden Bedürfnissen ernsthafter Gemüter. 
Fiktionleser haben nie den Fortschritt einer Nation beeinflusst. Und diese ernsthaften 
Gemüter wünschen sich nicht und sollten nicht mit einem Brei gefüttert werden, den 
der soeben zitierte Satz, als ihr Schicksal zu bezeichnen scheint. 
“Ich bitte Sie daher eindringlich, die schwache und irrige Politik, auf die ich Bezug 
genommen
habe, nicht fortzusetzen, sondern entschlossene Maßnahmen zu ergreifen und die 
Fiktion den Schriftstellern zu überlassen, die davon profitieren, oder die glauben, 
dass auf diese Weise die Gedanken der Menschen der Wahrheit zugeführt werden 
können. Wenn eine gegenteilige Linie eingeschlagen wird, werden wir nicht nur den 
Meister enttäuschen (wenn das möglich ist), sondern
wir würden uns, in einem sehr weit gefassten Sinne, schuldig machen, einer 
wachsenden Zahl von 
Abonnenten, hier, wie anderswo, falsche Darstellungen zu liefern.“ 

Diese weisen Ratschläge von Herrn Judge, gestärkt durch den Rat von Madame Blavatsky, setzten 
sich bei den Leitern der T.P.S. durch, und die Zusammenfassung wurde dementsprechend im 
Sommer 1888 herausgegeben. In der Folge wurde das Werk von verschiedenen theosophischen 
Vereinigungen neu herausgegeben und verbreitet. 

Da wir der Meinung sind, dass die gegenwärtigen Bemühungen der theosophischen Bewegung eng 
mit den Anfängen der großen Renaissance von 1886-1888 und dass eine ganz neue Generation 
inkarnierter Seelen mit denselben Problemen ringt und unter denselben Bedürfnissen leidet, halten 
wir es für angebracht und richtig, ihnen diese wunderbare Zusammenfassung der einzigen Lehren, 
die die Kraft haben, die Nationen durch Lehre zu heilen, zugänglich zu machen. Daher die 
vorliegende Ausgabe.



 

Eine Zusammenfassung der Theosophie

THEOSOPHIE, die Weisheitsreligion, existiert seit undenklichen Zeiten. Sie bietet uns eine Theorie
der Natur und des Lebens, die auf dem Wissen der Weisen der Vergangenheit, insbesondere 
derjenigen des Ostens, beruht; und ihre fortgeschrittenen Schüler behaupten, dass dieses Wissen 
nicht erfunden oder abgeleitet ist, sondern dass es sich um eine Kenntnis von Tatsachen handelt, die
von denjenigen gesehen und erkannt wurden, die bereit sind, die Voraussetzungen für das Sehen 
und Erkennen zu erfüllen.
Theosophie bedeutet Wissen, von oder über Gott (nicht im Sinne eines persönlichen, 
anthropomorphen Gottes, sondern im Sinne „göttlicher“ Weisheit), und da der Begriff „Gott“, 
allgemein, als das Ganze des Bekannten und Unbekannten verstanden wird, folgt daraus, dass 
„Theosophie”, Weisheit in Bezug auf das Absolute implizieren muss; und da das Absolute ohne 
Anfang und ewig ist, muss diese Weisheit immer existiert haben. 
Daher wird die Theosophie manchmal als Weisheitsreligion bezeichnet, weil sie seit undenklichen 
Zeiten Kenntnis von allen Gesetzen hat, die das Geistige, das Moralische und das Materielle regeln. 
Die Theorie über die Natur und das Leben, die sie bietet, ist nicht eine, die zuerst spekulativ 
aufgestellt und dann durch Anpassung von Tatsachen oder Schlussfolgerungen an sie bewiesen 
wurde; sondern sie ist eine Erklärung der kosmischen und individuellen Existenz, abgeleitet aus 
dem Wissen derer, die die Fähigkeit erworben haben, hinter den Vorhang zu blicken, der die 
Wirkungen der Natur vor dem gewöhnlichen Verstand verbirgt.
Solche Wesen werden im höchsten Sinne des Wortes Weise genannt. In letzter Zeit werden sie 
Mahatmas und Adepten genannt. In alten Zeiten waren sie als Rishis und Mahâ-rishis bekannt, 
wobei letzteres Wort „Große Rishis” bedeutet.  Es wird nicht behauptet, dass diese erhabenen 
Wesen, oder Weisen, nur im Osten existiert haben. Es ist bekannt, dass sie in allen Teilen der Welt 
gelebt haben, in Gehorsam gegenüber den unten erwähnten zyklischen Gesetzen. 
Was jedoch die gegenwärtige Entwicklung der Menschheit auf diesem Planeten betrifft, so sind sie 
heute im Osten zu finden, obwohl es sein kann, dass einige von ihnen sich in ferner Zeit sogar von 
den amerikanischen Küsten zurückgezogen haben. Da es unter den Schülern dieser 
Weisheitsreligion notwendigerweise verschiedene Stufen gibt, liegt es auf der Hand, dass 
diejenigen, die den niedrigeren Stufen angehören, nur so viel von dem Wissen weitergeben können, 
wie es ihrer erreichten Stufe entspricht, und in gewissem Maße für weitere Informationen auf 
Schüler angewiesen sind, die noch höher stehen. Es sind diese höheren Studenten, für die behauptet 
wird, dass ihr Wissen nicht bloße Schlussfolgerungen sind, sondern dass es sich auf Realitäten 
bezieht, die sie gesehen und erkannt haben. Einige von ihnen stehen zwar in Verbindung mit der 
Theosophischen Gesellschaft, stehen jedoch über ihr. Die Fähigkeit, solche Gesetze zu sehen und 
absolut zu erkennen, ist von natürlichen, innewohnenden Regeln umgeben, die als Voraussetzungen 
erfüllt sein müssen; daher ist es nicht möglich, der Forderung des weltlichen Menschen nach einer 
unmittelbaren Darlegung dieser Weisheit nachzukommen, da er sie nicht verstehen könnte, bevor 
diese Bedingungen erfüllt sind. 
Da dieses Wissen sich mit Gesetzen und Zuständen der Materie und des Bewusstseins befasst, die 
der „praktischen” westlichen Welt ungeahnt sind, kann es nur Stück für Stück erfasst werden, indem
der Schüler die Zerstörung seiner vorgefassten Meinungen vorantreibt, die entweder auf 
unzureichende oder auf falsche Theorien zurückzuführen sind. 
Diese fortgeschrittenen Schüler behaupten, dass insbesondere im Okzident seit vielen Jahrhunderten
eine falsche Denkweise vorherrscht, die zu einer allgemeinen Denkgewohnheit geführt hat, die 
Menschen dazu veranlasst, viele Wirkungen als Ursachen anzusehen und das Reale als 
Unwirkliches zu betrachten, während sie das Unwirkliche an die Stelle des Realen setzen. Als 



kleines Beispiel wurden die Phänomene des Mesmerismus und der Hellseherei, bis vor kurzem von 
der westliche Wissenschaft geleugnet, doch gab es immer zahlreiche Menschen, die durch 
unwiderlegbare introspektive Beweise selbst die Wahrheit dieser Phänomene erkannt und in einigen
Fällen auch ihre Ursache und ihren Sinn verstanden haben. 

Im Folgenden sind einige der grundlegenden Aussagen der Theosophie aufgeführt: 
-Der Geist im Menschen ist der einzige reale und beständige Teil seines Seins; der Rest seiner Natur
ist auf verschiedene Weise zusammengesetzt. Und da der Verfall allen zusammengesetzten Dingen 
eigen ist, ist alles im Menschen, außer seinem Geist, vergänglich. 

-Da das Universum ein Ganzes und nicht vielfältig ist und alles darin mit dem Ganzen und mit 
jedem anderen Ding darin verbunden ist, von dem auf der oberen Ebene (im Folgenden erwähnt) , 
eine vollkommene Erkenntnis gibt, findet keine Handlung, oder kein Gedanke statt, ohne dass jeder 
Teil des großen Ganzen ihn wahrnimmt und registriert. 

-Daher sind alle durch das Band der Brüderlichkeit untrennbar miteinander verbunden. Diese erste 
Grundaussage der Theosophie postuliert, dass das Universum keine Ansammlung unterschiedlicher 
Einheiten ist, sondern ein Ganzes.

Dieses Ganze wird von westlichen Philosophen als „Gottheit” und von den hinduistischen 
Vedantinern als „Para-Brahm” bezeichnet. Man kann es als das Unmanifestierte bezeichnen, das in 
sich die Kraft jeder Form der Manifestation, zusammen mit den Gesetzen enthält, die diese 
Manifestationen regeln. 
Weiterhin wird gelehrt, dass es keine Schöpfung von Welten im theologischen Sinne gibt, sondern 
dass ihr Entstehen ausschließlich auf Evolution zurückzuführen ist. Wenn die Zeit gekommen ist, 
dass sich das Unmanifestierte als objektives Universum manifestiert, was es in regelmäßigen 
Abständen tut, strahlt es eine Kraft oder „die erste Ursache“ aus – so genannt, weil es selbst die 
wurzellose Wurzel dieser Ursache ist und im Osten als „ursachenlose Ursache“ bezeichnet wird. 
Die erste Ursache können wir Brahma, Ormazd, Osiris oder mit jedem anderen Namen bezeichnen, 
der uns gefällt. Die Projektion des Einflusses, oder des sogenannten „Atems Brahmas”, in die Zeit 
bewirkt, dass alle Welten und die Wesen auf  ihnen allmählich erscheinen. Sie bleiben so lange in 
ihrer Manifestation bestehen, wie dieser Einfluss in der Evolution weiterwirkt. 
Nach langen Äonen lässt der ausatmende, evolutionäre Einfluss nach, und das Universum beginnt 
sich zu verdunkeln oder in Pralaya zu gehen, bis der „Atem“ vollständig zurückgezogen ist und 
keine Objekte mehr übrig bleiben, weil nichts außer Brahma existiert. Der Schüler muss darauf 
achten, zwischen Brahma (dem unpersönlichen Parabrahm) und Brahmâ, dem manifestierten
Logos. Eine Erörterung der Mittel, mit denen diese Kraft wirkt, würde an dieser Stelle fehl am Platz
sein, aber auch diese Mittel werden in der Theosophie behandelt. Dieses Ausatmen wird als 
Manvantara oder Manifestation der Welt zwischen zwei Manus (von Manu und Antara
„zwischen”) bezeichnet, und die Vollendung des Einatmens bringt Pralaya oder Zerstörung. Aus 
diesen Wahrheiten sind die irrigen Lehren von der „Schöpfung” und dem „Jüngsten Gericht” 
entstanden. 
Solche Manvantaras und Pralayas haben ewig stattgefunden und werden periodisch und für immer 
weiter stattfinden. Für den Zweck eines Manvantara werden zwei sogenannte ewige Prinzipien 
postuliert, nämlich Purusha und Prakriti (oder Geist und Materie), weil beide in jeder Manifestation 
immer gegenwärtig und miteinander verbunden sind. Diese Begriffe werden hier verwendet, weil es
im Englischen keine Entsprechungen dafür gibt. Purusha wird „Geist” genannt und Prakriti 
„Materie”, aber dieser Purusha ist nicht das Unmanifestierte, noch ist Prakriti Materie, wie sie der 
Wissenschaft bekannt ist; 
Die arischen Weisen erklären daher, dass es noch einen höheren Geist gibt, Purushottama genannt. 
Der Grund dafür ist, dass in der Nacht von Brahmâ, oder dem sogenannten Einatmen seines Atems, 
sowohl Purusha als auch Prakriti im Unmanifestierten absorbiert werden; eine Vorstellung, die mit 



der Idee übereinstimmt, die dem biblischen Ausdruck „im Schoß des Vaters bleiben” zugrunde liegt.

„ Dies führt uns zur Lehre von der universellen Evolution, wie sie von den Weisen der 
Weisheitsreligion dargelegt wird. 
Der Geist oder Purusha, sagen sie, geht von Brahma aus, durch die verschiedenen gleichzeitig 
entwickelten Formen der Materie, beginnend in der geistigen Welt, von der höchsten und in der 
materiellen Welt, von der niedrigsten Form. Die niedrigste Form ist der modernen Wissenschaft 
noch unbekannt. Somit enthalten die mineralischen, pflanzlichen und tierischen Formen jeweils 
einen Funken des Göttlichen, einen Teil des unteilbaren Purusha. Diese Funken kämpfen darum, 
„zum Vater zurückzukehren“, oder mit anderen Worten, sich Selbstbewusstsein zu verschaffen
und schließlich in die höchste Form auf der Erde, die des Menschen, zu gelangen, wo allein 
Selbstbewusstsein für sie möglich ist. 
Der Zeitraum, berechnet in menschlicher Zeit, in dem diese Entwicklung stattfindet, umfasst 
Millionen von Zeitaltern. Jeder Funke der Göttlichkeit hat daher Millionen von Zeitaltern, um seine 
Mission zu erfüllen – nämlich vollständiges Selbstbewusstsein in menschlicher Gestalt zu erlangen. 
Damit ist jedoch nicht gemeint, dass der bloße Vorgang, menschliche Gestalt anzunehmen, diesem 
göttlichen Funken, von selbst Selbstbewusstsein verleiht. Dieses große Werk kann während des 
Manvantara, in dem ein göttlicher Funke die menschliche Gestalt erreicht, vollbracht werden oder 
auch nicht; alles hängt vom eigenen Willen und den Anstrengungen des Einzelnen ab. Jeder 
einzelne Geist durchläuft somit das Manvantara, oder tritt in die Manifestation ein, um sich selbst 
und das Ganze zu bereichern. Mahâtmâs und Rishis entwickeln sich somit während eines 
Manvantara allmählich weiter und werden nach dessen Ablauf zu Planetengeistern, die die 
Entwicklung anderer, zukünftiger Planeten leiten. 

Die Planetengeister unseres Globus sind diejenigen, die in früheren Manvantaras – oder Tagen 
Brahmasdie Anstrengungen unternommen haben und im Laufe dieser langen Periode Mahâtmâs 
wurden. Jedes Manvantara dient demselben Ziel und Zweck, so dass die Mahatmas, die jetzt diese 
Höhen erreicht haben, oder diejenigen, die in den folgenden Jahren des gegenwärtigen Manvantara 
solche werden, wahrscheinlich die planetarischen Geister des nächsten Manvantara, für diesen oder 
andere Planeten, sein werden. 
Dieses System basiert also auf der Identität des spirituellen Wesens und bildet unter dem Namen 
„universelle Bruderschaft” die grundlegende Idee der Theosophischen Gesellschaft, deren Ziel die 
Verwirklichung dieser Bruderschaft unter den Menschen ist. Die Weisen sagen, dass dieser Purusha 
die Grundlage aller manifestierten Objekte ist. 
Ohne ihn könnte nichts existieren oder zusammenhalten. Er durchdringt alles überall. Er ist die 
Realität, von der oder auf der die Dinge, die wir als real bezeichnen, bloße Bilder sind. Da Purusha 
alle Wesen erreicht und umfasst, sind sie alle miteinander verbunden; und in oder auf der Ebene, auf
der sich dieser Purusha befindet, gibt es ein vollkommenes Bewusstsein jeder Handlung, jedes 
Gedankens, Objekt und Umstand, unabhängig davon, ob sie dort, auf dieser Ebene oder auf einer 
anderen Ebene stattfinden sollen. Denn unterhalb des Geistes und oberhalb des Intellekts befindet 
sich eine Ebene des Bewusstseins, in der Erfahrungen registriert werden, die gemeinhin als 
„spirituelle Natur” des Menschen bezeichnet werden; diese wird häufig, als ebenso kultivierbar 
angesehen, wie sein Körper, oder sein Intellekt. 
Diese obere Ebene ist der eigentliche Ort aller Empfindungen und Erfahrungen, obwohl es noch 
andere Ebenen gibt, auf denen diese registriert werden. Sie wird manchmal als „Unterbewusstsein” 
bezeichnet. Die Theosophie hält es jedoch für einen Begriffsfehler, zu sagen, dass die spirituelle 
Natur kultiviert werden kann. Das eigentliche Ziel besteht darin, die niedere Natur so zu öffnen 
oder durchlässig zu machen, dass die spirituelle Natur durch sie hindurchscheinen und zur Führung 
und Herrschaft gelangen kann. Sie wird nur in dem Sinne „kultiviert”, dass ein Vehikel für 
ihre Nutzung vorbereitet wird, in das sie hinabsteigen kann. Mit anderen Worten wird angenommen,
dass der wahre Mensch, der das höhere Selbst ist – also, der zuvor erwähnte Funke des Göttlichen 
–, das sichtbare Wesen, überschattet, das die Möglichkeit hat, mit diesem Funken vereint zu werden.



Daher wird gesagt, dass der höhere Geist nicht im Menschen ist, sondern über ihm. 
Er ist immer friedlich, unbesorgt, glückselig und voller absoluter Erkenntnis. Er hat ständig Anteil 
am göttlichen Zustand, da er ständig selbst dieser Zustand ist, „verbunden mit den Göttern, ernährt 
er sich von Ambrosia“. 
Das Ziel des Schülers ist es, das Licht dieses Geistes durch die niederen Hüllen scheinen zu lassen. 
Diese „geistige Kultur“ ist nur erreichbar, wenn die gröberen Interessen, Leidenschaften und 
Bedürfnisse des Fleisches, den Interessen, Bestrebungen und Bedürfnissen der höheren Natur, 
untergeordnet werden; und dies ist sowohl eine Frage des Systems, als auch des geltenden Rechts. 
Dieser Geist kann nur dann Herrscher werden, wenn zuvor fest in den Verstand aufgenommen, oder
anerkannt wird, dass ER allein ist.
Und wie oben gesagt, da es nicht nur um die betreffende Person, sondern um das Ganze geht, muss 
jegliche Selbstsucht aus der niederen Natur entfernt werden, bevor ihr göttlicher Zustand erreicht 
werden kann. Solange auch nur der kleinste persönliche oder selbstsüchtige Wunsch – selbst nach 
spiritueller Errungenschaft um unserer selbst willen – bestehen bleibt, so lange wird das gewünschte
Ziel hinausgeschoben. Daher umfasst der oben genannte Begriff „Forderungen des Fleisches” auch 
Forderungen, die nicht vom Fleisch ausgehen, und seine richtige Übersetzung wäre „Wünsche der 
persönlichen Natur, einschließlich derer der individuellen Seele. „ Wenn Menschen systematisch 
nach dem oben genannten System und Gesetz ausgebildet werden, gelangen sie zu einer klaren 
Einsicht in die immaterielle, geistige Welt, und ihre inneren Fähigkeiten erfassen die Wahrheit so 
unmittelbar und leicht, wie die physischen Fähigkeiten die Dinge der Sinne, oder die geistigen 
Fähigkeiten die der Vernunft. Oder, mit den Worten einiger von ihnen: „Sie sind in der Lage, Ideen 
direkt zu betrachten.“ und daher ist ihr Zeugnis für eine solche Wahrheit ebenso vertrauenswürdig,
wie die von Wissenschaftlern oder Philosophen in ihren jeweiligen Fachgebieten. 

Im Laufe dieser geistigen Schulung erlangen solche Menschen die Wahrnehmung und Kontrolle 
über verschiedene Kräfte in der Natur, die anderen Menschen unbekannt sind, und sind so in der 
Lage, Werke zu vollbringen, die gewöhnlich als „Wunder“ bezeichnet werden, obwohl sie in 
Wirklichkeit nur das Ergebnis einer umfassenderen Kenntnis der Naturgesetze sind. Was diese 
Kräfte sind, findet sich in Patanjalis „Yoga-Philosophie” nachgelesen werden. Ihr Zeugnis für eine 
übersinnliche Wahrheit, das durch den Besitz solcher Kräfte bestätigt wird, fordert jeden religiösen 
Menschen zu einer unvoreingenommenen Prüfung heraus.

Wenden wir uns nun dem von diesen Weisen dargelegten System zu, so finden wir zunächst eine 
Darstellung der Kosmogonie, der Vergangenheit und Zukunft dieser Erde und anderer Planeten, der 
Evolution des Lebens durch Elementar-, Mineral-, Pflanzen-, Tier- und Menschenformen, wie sie 
genannt werden. Diese „passiven Lebenselementare” sind der modernen Wissenschaft unbekannt, 
obwohl sie manchmal als subtile materielle Wirkstoffe bei der Entstehung des Lebens angesehen 
werden, obwohl sie eine Form des Lebens selbst sind. Jedes Kalpa, oder große Zeitalter, ist in vier 
Epochen oder Yugas unterteilt, die jeweils viele tausend Jahre dauern und jeweils durch ein 
vorherrschendes Merkmal gekennzeichnet sind. Dies sind das Satya-yuga (oder Zeitalter der 
Wahrheit), das Tretya-yuga, das Dvâpara-yuga und unser gegenwärtiges Kali-yuga (oder Zeitalter 
der Dunkelheit), das vor fünftausend Jahren begann. Das Wort „Dunkelheit” bezieht sich hier auf 
spirituelle, und nicht auf materielle Dunkelheit. 
In diesem Zeitalter jedoch wirken alle Ursachen viel schneller, als in jedem anderen Zeitalter – eine 
Tatsache, die auf die verstärkte Dynamik des „Bösen” zurückzuführen ist, da sich der Lauf seines 
Zyklus, dem eines neuen Zyklus der Wahrheit nähert. So kann ein aufrichtiger Liebhaber der 
Menschheit, in drei Inkarnationen, während des Kali-Yuga, mehr erreichen als in einer viel größeren
Anzahl in jedem anderen Zeitalter. Die Dunkelheit dieses Zeitalters ist nicht absolut, aber größer als
die anderer Zeitalter; ihre Haupttendenz geht in Richtung Materialität, während sie durch 
gelegentliche, ethische, oder wissenschaftliche Fortschritte, die dem Wohlergehen der Menschheit 
dienen, durch die Beseitigung unmittelbarer Ursachen von Verbrechen oder Krankheiten gemildert 
wird. 



Unsere Erde ist Teil einer Kette von sieben Planeten, wobei nur sie allein auf der sichtbaren Ebene 
liegt, während die anderen sechs auf verschiedenen Ebenen liegen und daher unsichtbar sind.
(Die anderen Planeten unseres Sonnensystems gehören jeweils zu einer Kette von sieben.) Und die 
Lebenswelle von der höheren zur niedrigeren, in der Kette, bis sie unsere Erde erreicht, dann 
aufsteigt und zu den drei anderen auf dem gegenüberliegenden Bogen übergeht, und so siebenmal. 

Die Evolution der Formen fällt mit diesem Fortschritt zusammen, wobei die Lebensflut die 
mineralischen und pflanzlichen Formen mit sich trägt, bis jeder Globus der Reihe nach bereit ist, 
die menschliche Lebenswelle aufzunehmen. Von diesen Globen ist unsere Erde der vierte.
Die Menschheit wandert in einer Reihe von Runden von Globus zu Globus, wobei sie zunächst um 
jeden Globus kreist und dort eine bestimmte Anzahl von Reinkarnationen durchläuft. Über die 
menschliche Evolution auf den verborgenen Planeten oder Globen darf nur wenig gesagt werden. 
Wir müssen uns allein mit unserer Erde befassen. 
Als die Welle der Menschheit sie zum letzten Mal erreicht hat (in dieser, unserer vierten Runde), 
begann sie, den Menschen zu entwickeln und ihn in Rassen zu unterteilen. Jede dieser Rassen, wenn
sie, durch die Evolution die als „Moment der Wahl“ bekannte Periode erreicht und über ihre 
zukünftige Bestimmung, als individuelle Rasse entschieden hat, beginnt zu verschwinden. 
Die Rassen werden darüber hinaus voneinander getrennt durch Naturkatastrophen, wie das 
Absinken von Kontinenten und große natürliche Erschütterungen. 
Zusammen mit der Entwicklung der Rassen findet die Entwicklung spezialisierter Sinne statt; so hat
unsere fünfte Rasse bisher fünf Sinne entwickelt. Die Weisen sagen uns weiter, dass die 
Angelegenheiten dieser Welt und ihrer Menschen, zyklischen Gesetzen unterliegen und dass 
während eines Zyklus die Geschwindigkeit, oder Qualität des Fortschritts die einem anderen Zyklus
eigen ist, nicht möglich ist. 

Diese zyklischen Gesetze wirken in jedem Zeitalter. Wenn die Zeitalter dunkler werden, herrschen 
dieselben Gesetze, nur sind die Zyklen kürzer, das heißt, sie sind im absoluten Sinne gleich lang, 
überschreiten aber die vorgegebene Grenze, in einer kürzeren Zeitspanne. Diese Gesetze schränken 
den Fortschritt der Menschheit ein. In einem Zyklus, in dem alles aufsteigt und absteigt, müssen die 
Adepten warten, bis die Zeit gekommen ist, bevor sie der Menschheit beim Aufstieg helfen können. 
Sie können und dürfen nicht in das karmische Gesetz eingreifen. Daher beginnen sie wieder aktiv, 
im spirituellen Sinne zu wirken, wenn sie wissen, dass der Zyklus sich seinem Wendepunkt nähert. 
Gleichzeitig haben diese Zyklen keine festen Linien oder Punkte des Beginns oder Endes, da einer 
enden, oder sich für einige Zeit dem Ende nähern kann, nachdem ein anderer bereits begonnen hat. 
Sie überlappen sich somit und gehen ineinander über, wie der Tag in die Nacht; und erst wenn der 
eine vollständig beendet ist und der andere wirklich begonnen hat, indem er seine Blüten 
hervorbringt, können wir sagen, dass wir uns in einem neuen Zyklus befinden. 
Dies lässt sich veranschaulichen, indem man zwei benachbarte Zyklen mit zwei ineinander 
verschlungenen Kreisen vergleicht, wobei der Umfang des einen Kreises den Mittelpunkt des 
anderen berührt, sodass der Moment, in dem der eine endete und der andere begann, an dem Punkt 
liegt, an dem sich die Umfänge schneiden. Oder indem man sich einen Menschen vorstellt, der in 
der Bewegung des Gehens den Fortschritt der Zyklen darstellt; seine Vorwärtsgeschwindigkeit kann
nur ermittelt werden, indem man die von seinen Schritten zurückgelegte Strecke misst, wobei die 
Punkte in der Mitte jedes Schrittes zwischen den Füßen den Beginn und das Ende der Zyklen 
darstellen. 
Der zyklische Fortschritt wird auf diese Weise unterstützt, oder der Verfall weiter zugelassen: 
In einer Zeit, in der der Zyklus aufsteigt, sich entwickelt und fortschreitet, steigen Wesen, die im 
Sanskrit als „Jñânis” bezeichnet werden, aus anderen Sphären, in denen der Zyklus absteigt, auf 
diese Erde herab, um auch dem spirituellen Fortschritt dieses Globus zu helfen. 
In ähnlicher Weise verlassen sie diese Sphäre, wenn unser Zyklus sich der Dunkelheit nähert. Diese 
Jñânis dürfen jedoch nicht mit den oben erwähnten Mahâtmâs und Adepten verwechselt werden. 



Das richtige Ziel wahrer Theosophen sollte daher sein, so zu leben, dass ihr Einfluss dazu beiträgt, 
die dunkle Macht zu vertreiben, damit solche Jñânis sich wieder dieser Sphäre zuwenden können.

Die Theosophie lehrt auch die Existenz eines universellen, diffusen und höchst ätherischen 
Mediums, das als „Astrallicht” und „Akasa” bezeichnet wird. Es ist der Aufbewahrungsort aller 
vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Ereignisse, und, in ihm sind die Auswirkungen 
spiritueller Ursachen, sowie aller Handlungen und Gedanken aus der Richtung des Geistes, oder der
Materie, aufgezeichnet. Man könnte es, das Buch des aufzeichnenden Engels, nennen.
Akasa ist jedoch eine Fehlbezeichnung, wenn es mit dem Äther, oder dem Astralen Licht der 
Kabbalisten verwechselt wird. Akasa ist das Noumenon des phänomenalen Äthers oder Astralen 
Lichts, denn Akasa ist unendlich, unteilbar, ungreifbar, und seine einzige Produktion ist Klang.* 
Und dieses Astrale Licht ist materiell und nicht Geist. 
Es ist in der Tat das niedere Prinzip jenes kosmischen Körpers, dessen höchstes Prinzip Akasa ist. 
Es hat die Kraft, alle Bilder zu speichern. Dies beinhaltet die Aussage, dass jeder Gedanke, sowie 
jedes Wort und jede Handlung, dort ein Bild hinterlässt. Man kann sagen, dass diese Bilder zwei 
Leben haben. Erstens: Ihr eigenes als Bild. Zweitens: Der Eindruck, den sie in der Matrix des 
astralen Lichts hinterlassen. 
In der oberen Sphäre dieses Lichts gibt es nichts, was man im menschlichen Sinne als Raum oder 
Zeit bezeichnen könnte. Alle zukünftigen Ereignisse sind die Gedanken und Handlungen der 
Menschen; diese sind im Voraus, die Schöpfer des Bildes des Ereignisses, das eintreten wird. 
Gewöhnliche Menschen sorgen ständig, rücksichtslos und bösartig dafür, dass diese Ereignisse 
eintreten, aber die Weisen, Mahâtmâs und Adepten des guten Gesetzes schaffen nur solche Bilder, 
die im Einklang mit dem göttlichen Gesetz stehen, weil sie die Produktion ihrer Gedanken 
kontrollieren. 
Im astralen Licht befinden sich auch alle differenzierten Klänge. Die Elementarwesen sind 
energetische Zentren darin. Die Schatten verstorbener Menschen und Tiere sind ebenfalls dort. 
Daher kann jeder Seher oder Entrückte darin alles sehen, was jemand getan oder gesagt hat, sowie 
das, was jemandem zugestoßen ist, mit dem er in Verbindung steht. Daher auch die Identität von 
den

* Akâsa in der Mystik der esoterischen Philosophie ist, genau genommen, der weibliche „Heilige 
Geist“; „Klang“ oder Sprache ist der Logos – das manifestierte Verbum der unmanifestierten 
Mutter. Siehe Sânkhyasâra, Vorwort, Seite 33 ff.

Verstorbenen – die angeblich speziell aus dieser Ebene berichten – nicht aus vergessenen oder 
unbekannten Worten, Tatsachen oder Ideen geschlossen werden kann. Aus dieser Ebene der Materie
können die Bilder aller jemals gelebten Menschen entnommen und dann auf eine geeignete 
magneto-elektrische Oberfläche reflektiert werden, so dass sie, wie die Erscheinung des 
Verstorbenen erscheinen und alle Empfindungen von Gewicht, Härte und Ausdehnung hervorrufen. 
Durch das Astral-Licht und mit Hilfe von Elementarwesen können die verschiedenen materiellen 
Elemente herabgezogen und aus der Atmosphäre, entweder auf eine ebene Fläche oder in Form 
eines festen Objekts, ausgefällt werden; Diese Ausfällung kann dauerhaft gemacht werden, oder sie 
kann eine so geringe Kohäsionskraft haben, dass sie bald wieder verschwindet. Aber die Hilfe der 
Elementarwesen kann nur durch einen starken Willen, in Verbindung mit einer vollständigen 
Kenntnis der Gesetze, die das Wesen oder die Elementarwesen regeln, erlangt werden. 
Es ist sinnlos, an dieser Stelle weitere Einzelheiten anzugeben; erstens, weil der ungeschulte 
Schüler sie nicht verstehen kann, und zweitens, weil eine vollständige Erklärung nicht möglich ist, 
selbst wenn sie in diesem Rahmen möglich wäre. 

Die Welt der Elementarwesen ist ein wichtiger Faktor in unserer Welt und im Werdegang des 
Schülers. Jeder Gedanke, der von einem Menschen entwickelt wird, verbindet sich augenblicklich 
mit einem Elementarwesen und entzieht sich dann der Macht des Menschen. Es ist leicht zu 



erkennen, dass dieser Vorgang jeden Augenblick stattfindet. Daher existiert jeder Gedanke als 
Wesenheit. Seine Lebensdauer hängt von zwei Dingen ab: (a) Der ursprünglichen Kraft des Willens 
und Gedankens der Person; (b) Der Kraft des Elementars, das sich mit ihm verbunden hat, wobei 
letztere von der Klasse bestimmt wird, zu der das Elementar gehört.
Dies gilt gleichermaßen für gute und schlechte Gedanken, und da der Wille, der hinter den 
allgemeinen bösen Gedanken steht, in der Regel stark ist, können wir sehen, dass das Ergebnis sehr 
wichtig ist, denn das Elementarwesen hat kein Gewissen und erhält seine Beschaffenheit und 
Richtung von dem Gedanken, den es von Zeit zu Zeit trägt. 
Jeder Mensch hat seine eigenen Elementarwesen, die an seiner Natur und seinen Gedanken 
teilhaben. Wenn Sie Ihre Gedanken in Wut, oder in kritischer, liebloser Beurteilung auf eine Person 
richten, ziehen Sie eine Reihe von Elementaren an, die zu diesem bestimmten Fehler, oder dieser 
bestimmten Schwäche gehören, sie erzeugen und von ihr erzeugt werden, und sie stürzen sich auf 
Sie. 
Durch die Ungerechtigkeit Ihrer rein menschlichen Verurteilung, die die Quelle und die Ursachen 
der Handlung eines anderen nicht kennen kann, wirst du durch deine eigene Handlung sofort zum 
Teilhaber seines Fehlers oder seiner Schwäche, und der vertriebene Geist kehrt „mit sieben Teufeln,
die schlimmer sind als er selbst“, zurück. Dies ist der Ursprung des populären Sprichworts „Fluch 
und Fluch“, das „wie Hühner nach Hause kommen, um zu schlafen“, und hat seinen Ursprung in 
den Gesetzen, die die magnetische Anziehungskraft regeln. 
Im Kali-Yuga sind wir hypnotisiert von der Wirkung der unermesslichen Bilder im Astralen Licht, 
die sich aus allen Taten, Gedanken und so weiter, unserer Vorfahren zusammensetzen, deren Leben 
in eine materielle Richtung tendierte. Diese Bilder beeinflussen den inneren Menschen – der sich 
ihrer bewusst ist – durch Suggestion. In einem helleren Zeitalter würde der Einfluss solcher Bilder 
in Richtung Wahrheit gehen. Die Wirkung des Astralen Lichts, wie es von uns geformt und bemalt 
wurde, bleibt so lange bestehen, wie wir diese Bilder dort platzieren, und es wird so zu unserem 
Richter und unserem Henker. Jedes universelle Gesetz enthält somit in sich selbst die Mittel zu 
seiner eigenen Erfüllung und die Strafe für seine Verletzung und benötigt keine weitere Autorität, 
um es zu postulieren oder seine Beschlüsse auszuführen. 
Das Astrale Licht entwickelt und zerstört durch seine innewohnende Wirkung Formen. Es ist das 
universelle Register. Seine Hauptaufgabe besteht darin, als Vehikel für die Wirkungsweise der 
Gesetze des Karma oder den Fortschritt des Lebensprinzips zu dienen, und somit ist es in einem 
tiefen spirituellen Sinne ein Medium oder „Vermittler” zwischen dem Menschen und seiner Gottheit
– seinem höheren Geist. 
Die Theosophie berichtet auch über den Ursprung, die Geschichte, die Entwicklung und die 
Bestimmung der Menschheit. Über den Menschen lehrt sie: 
Erstens. Dass jeder Geist eine Manifestation des Einen Geistes und somit ein Teil des Ganzen ist. 
Er durchläuft eine Reihe von Erfahrungen in der Inkarnation und ist dazu bestimmt, sich 
letztendlich wieder mit dem Göttlichen zu vereinen. 
Zweitens. Dass diese Inkarnation nicht einmalig ist, sondern wiederholt, wobei jede Individualität, 
während zahlreicher Existenzen in aufeinanderfolgenden Rassen und Planeten unserer Kette, wieder
inkarniert wird und die Erfahrungen jeder Inkarnation auf dem Weg zu ihrer Vollkommenheit 
sammelt. 
Drittens. Zwischen benachbarten Inkarnationen, nachdem gröbere Elemente zunächst gereinigt 
wurden, kommt eine Periode vergleichbarer Ruhe und Erfrischung, die Devachan genannt wird – 
die Seele wird darin auf ihr nächstes Erscheinen im materiellen Leben vorbereitet. 

Die Beschaffenheit des Menschen ist auf siebenfache Weise unterteilt, wobei die 
Hauptunterteilungen die des Körpers, der Seele und des Geistes sind. Diese Unterteilungen und ihre
relative Entwicklung bestimmen seinen subjektiven Zustand nach dem Tod. Die tatsächliche 
Unterteilung kann nicht verstanden werden und muss vorerst esoterisch bleiben, da sie bestimmte 
Sinne erfordert, die für ihr Verständnis normalerweise nicht entwickelt sind. 
Wenn man sich strikt und ohne jegliche vorbehaltliche Aussage an die von theosophischen Autoren 



angegebene siebenfache Unterteilung hält, wird dies zu Kontroversen, oder Irrtümern führen. Zum 
Beispiel ist der Geist kein siebtes Prinzip. Er ist die Synthese oder das Ganze und in den anderen 
sechs gleichermaßen vorhanden. Die gegenwärtigen verschiedenen Einteilungen können nur als 
allgemeine Arbeitshypothese verwendet werden, die im Laufe des Fortschritts und der Entwicklung 
der Schüler weiterentwickelt und korrigiert werden muss. Der Zustand spiritueller, aber relativer 
Ruhe, der als Devachan bekannt ist, ist nicht ewig und daher nicht dasselbe wie der ewige Himmel 
des Christentums. Auch entspricht die „Hölle” nicht dem Zustand, den theosophische Autoren als 
Avitchi bezeichnen. 
Alle derartigen schmerzhaften Zustände sind vorübergehende und reinigende Zustände. Wenn diese 
vorüber sind, gelangt der Einzelne in den Devachan. „Hölle” und Avitchi sind also nicht dasselbe. 
Avitchi ist dasselbe wie der „zweite Tod”, da es sich dabei tatsächlich um die Vernichtung handelt, 
die nur den „schwarzen Magier" oder den geistig Bösen, wie wir weiter unten sehen werden. 
Die Art jeder Inkarnation hängt vom Gleichgewicht der Verdienste und Verfehlungen des 
vorherigen Lebens, oder der vorherigen Leben ab – von der Art und Weise, wie der Mensch gelebt 
und gedacht hat; und dieses Gesetz ist unerbittlich und vollkommen gerecht.

„Karma“ – ein Begriff, der zwei Dinge bedeutet: das Gesetz der ethischen Verursachung (Was auch 
immer ein Mensch sät, das wird er auch ernten); und das Gleichgewicht oder der Überschuss an 
Verdiensten oder Verfehlungen eines jeden Einzelnen, das auch die wichtigsten Erfahrungen von 
Freude und Leid in jeder Inkarnation bestimmt, so dass das, was wir „Glück“ nennen, in 
Wirklichkeit „Verdienst“ ist – in früheren Existenzen erworbener Verdienst. Karma erschöpft sich 
nicht in einem einzigen Leben, noch erlebt ein Mensch in diesem Leben, notwendigerweise die 
Auswirkungen seines gesamten früheren Karmas; denn manches kann durch verschiedene Ursachen
zurückgehalten werden. 
Die Hauptursache ist das Versagen des Egos einen Körper zu erwerben der das Instrument oder den 
Apparat darstellt, in dem und durch den die Meditation oder Gedanken früherer Leben ihre Wirkung
entfalten und reifen können. Daher wird angenommen, dass es eine mysteriöse Kraft in den 
Gedanken des Menschen, während eines Lebens gibt, die mit Sicherheit ihre Ergebnisse, entweder 
in einem unmittelbar folgenden Leben, oder in einem vielen Leben entfernten Leben hervorbringt; 
das heißt, in jedem Leben, in dem das Ego einen Körper erhält, der als Fokus, Apparat oder 
Instrument für die Reifung des vergangenen Karmas dienen kann. 
Es gibt auch eine schwankende oder divergierende Kraft im Karma in seinen Auswirkungen auf die 
Seele, denn ein bestimmter Lebensweg – oder Gedankengang – wird die Seele manchmal drei 
Leben lang in diese Richtung beeinflussen, bevor die wohltuende oder schädliche Wirkung einer 
anderen Art von Karma spürbar wird. Es folgt auch nicht, dass jeder winzige Teil des Karmas in 
denselben Details empfunden werden muss, wie er erzeugt wurde. Denn mehrere Arten von Karma 
können an einem Punkt im Leben zusammenkommen und durch ihre kombinierte Wirkung ein 
Ergebnis hervorbringen, das zwar als Ganzes alle darin enthaltenen Elemente genau wiedergibt, 
aber dennoch ein anderes Karma ist als jeder einzelne Bestandteil. Dies kann als Aufhebung der 
postulierten Wirkung der beteiligten Karma-Klassen bezeichnet werden. 

Der Prozess der Evolution bis zur Wiedervereinigung mit dem Göttlichen, ist und beinhaltet die 
sukzessive Erhebung von Rang zu Rang der Macht und Nützlichkeit. Die erhabensten Wesen, die 
noch im Fleisch leben, sind als Weise, Rishis, Brüder, Meister bekannt. Ihre große Aufgabe besteht 
darin, jederzeit, und wenn die zyklischen Gesetze es zulassen, die Ausbreitung des spirituellen 
Wissens und Einflusses zu bewahren. Wenn die Vereinigung mit dem Göttlichen vollzogen ist, 
werden alle Ereignisse und Erfahrungen jeder Inkarnation bekannt. Was den Prozess der spirituellen
Entwicklung betrifft, lehrt die Theosophie: 
Erstens. Dass die Essenz des Prozesses in der Sicherung der Vorherrschaft des höchsten spirituellen
Elements der menschlichen Natur liegt. 
Zweitens. Dass dies unter anderem entlang vier Linien erreicht wird: 
[a] Die vollständige Ausrottung des Egoismus in allen Formen und die Kultivierung einer breiten, 



großzügigen Sympathie für andere und das Streben nach dem Wohl anderer. 
(b) Die absolute Pflege des inneren, spirituellen Menschen durch Meditation, durch das Erreichen 
und die Vereinigung mit dem Göttlichen und durch Übungen, wie sie von Patanjali beschrieben 
werden, d. h. durch unaufhörliches Streben nach einem idealen Ziel. 
(c) Die Beherrschung der fleischlichen Begierden und Wünsche, wobei alle niederen, materiellen 
Interessen bewusst den Geboten des Geistes untergeordnet werden. 
(d) Die sorgfältige Erfüllung jeder Pflicht, die der eigenen Stellung im Leben zukommt, ohne 
Wunsch nach Belohnung, wobei die Ergebnisse dem göttlichen Gesetz überlassen werden. 
Drittens. Während das oben Genannte für alle religiös gesinnten Menschen verbindlich und 
praktikabel ist, ist eine noch höhere Stufe der spirituellen Verwirklichung von einem spezifischen 
Kurs der körperlichen, intellektuellen und spirituellen Ausbildung abhängig, durch den die inneren 
Fähigkeiten zuerst geweckt und dann entwickelt werden. 
Viertens. Eine Erweiterung dieses Prozesses wird in der Adeptenschaft, der Mahâtmâschaft oder 
den Zuständen der Rishis, Weisen und Dhyan Chohans erreicht, die alle erhabene Stufen sind, die 
durch mühsame Selbstdisziplin und Entbehrungen erreicht werden, sich über möglicherweise viele 
Inkarnationen erstrecken und mit vielen Graden der Einweihung und Beförderung verbunden sind, 
über die hinaus noch weitere Stufen, immer näher an das Göttliche heranreichen. 

Was die Begründung der spirituellen Entwicklung betrifft, so behauptet sie: 
Erstens. Dass der Prozess vollständig innerhalb des Individuums selbst stattfindet, wobei das 
Motiv, die Anstrengung und das Ergebnis aus seiner eigenen inneren Natur hervorgehen, entlang der
Linien der Selbstentwicklung. 
Zweitens. Dass dieser Prozess, so persönlich und innerlich er auch sein mag, nicht ohne Hilfe ist, 
sondern in der Tat nur durch enge Verbindung mit der höchsten Quelle aller Kraft möglich ist. 

Was den Grad der Fortgeschrittenheit in den Inkarnationen betrifft, so gilt: 
Erstens. Dass selbst eine bloße intellektuelle Bekanntschaft mit der theosophischen Wahrheit einen 
großen Wert hat, indem sie den Einzelnen für einen Schritt nach oben, in seinem nächsten 
Erdenleben vorbereitet, da sie einen Impuls in diese Richtung gibt. 
Zweitens. Dass noch mehr durch ein Leben in Pflicht, Frömmigkeit und Wohltätigkeit gewonnen 
wird. 
Drittens. Dass ein noch größerer Fortschritt durch den aufmerksamen und hingebungsvollen 
Gebrauch der bisher genannten Mittel zur geistigen Kultur erreicht wird. 
Viertens. Dass jede Rasse und jeder Einzelne in ihrer Entwicklung eine Phase erreicht, die als 
„Moment der Wahl” bekannt ist, in der sie selbst über ihre zukünftige Bestimmung entscheiden, 
indem sie eine bewusste Wahl zwischen ewigem Leben und Tod treffen, und dass dieses Wahlrecht 
das besondere Vorrecht der freien Seele ist. Es kann erst ausgeübt werden, wenn der Mensch die 
Seele in sich erkannt hat und diese Seele ein gewisses Maß an Selbstbewusstsein im Körper erlangt 
hat. 
Der Moment der Wahl ist kein fester Zeitpunkt, sondern setzt sich aus allen Momenten zusammen. 
Er kann nicht eintreten, wenn nicht alle vorherigen Leben dazu geführt haben. Für die gesamte 
Menschheit ist er noch nicht gekommen. Jeder Einzelne kann das Eintreten dieser Periode für sich 
selbst beschleunigen, gemäß dem zuvor genannten Gesetz der Reifung des Karma. Sollte er dann 
eine falsche Wahl treffen, ist er nicht vollständig verdammt, denn die Natur sorgt dafür, dass er 
immer wieder die Möglichkeit der Wahl erhält, wenn der Moment für die gesamte Menschheit 
gekommen ist. 
Nach dieser Periode neigt die Menschheit, nachdem sie aufgeblüht ist, zur Auflösung. Einige 
wenige Individuen werden ihren Fortschritt überholt und Adepten- oder Mahâtmâ-Stellung erreicht 
haben. Der Hauptteil, der sich richtig entschieden, aber keine Erlösung erlangt hat, geht in den 
subjektiven Zustand über, um dort auf den Zustrom der menschlichen Lebenswelle in den nächsten 
Globus zu warten, den sie als erste Seelen bevölkern werden; 
Die bewussten Wähler des Bösen, deren Leben in großer geistiger Bosheit vergeht (denn Böses 



wird aus purer Liebe zum Bösen an sich begangen), trennen die Verbindung zum göttlichen Geist 
oder zur Monade, die das menschliche Ego für immer verlässt. Solche Egos gehen in das Elend der 
achten Sphäre über, soweit wir es verstehen, um dort zu verbleiben, bis die Trennung zwischen 
dem, was sie so kultiviert haben, und dem persönlichen Ishwara oder göttlichen Funken vollständig 
ist. Aber dieser Grundsatz wurde uns nie von den Meistern erklärt, die sich immer geweigert haben, 
ihn zu beantworten und erschließend zu erklären. 
Im nächsten Manvantara wird dieser göttliche Funke wahrscheinlich wieder die lange 
Evolutionsreise beginnen, indem er an der Quelle in den Lebensstrom geworfen wird und wieder 
durch alle niederen Formen aufsteigt. Solange die Verbindung mit der göttlichen Monade nicht 
unterbrochen ist, kann diese Vernichtung der Persönlichkeit nicht stattfinden. Etwas von dieser 
Persönlichkeit wird immer mit dem unsterblichen Ego verbunden bleiben. Auch nach einer solchen 
Trennung kann der Mensch weiterleben, ein Mensch unter Menschen – ein seelenloses Wesen. 
Diese Enttäuschung, so man es nennen will, des göttlichen Funkens, indem ihm sein gewähltes 
Vehikel entzogen wurde, stellt die „Sünde gegen den Heiligen Geist“ dar, die ihm aufgrund seiner 
Natur unmöglich zu vergeben war, da er keine Verbindung mit Prinzipien aufrechterhalten kann, die
im absoluten Sinne entwürdigt und verdorben sind, so dass sie nicht mehr auf zyklische oder 
evolutionäre Impulse reagieren, sondern, durch ihre eigene Natur beschwert, in die tiefsten Tiefen 
der Materie sinken. 
Die Verbindung, einmal gänzlich unterbrochen, kann in der Natur des Seins nicht wiederhergestellt 
werden. Aber unzählige Möglichkeiten zur Rückkehr bieten sich während des gesamten 
Auflösungsprozesses, der Tausende von Jahren dauert. Es gibt auch ein Schicksal, das selbst 
Adepten der Guten Gesetzgebung ereilt, das in gewisser Weise dem Verlust des „Himmels” nach 
unvorstellbar langer Zeit ähnelt. Wenn der Adept einen bestimmten sehr hohen Punkt in seiner 
Entwicklung erreicht hat, kann er durch einen bloßen Wunsch zu dem werden, was die Hindus 
einen „Deva” – oder einen niederen Gott – nennen. Wenn er dies tut, wird er zwar die 
Glückseligkeit und Macht diesem Zustand für eine unermesslich lange Zeit genießen, aber beim 
nächsten Pralaya nicht am bewussten Leben „im Schoß des Vaters” teilhaben, sondern bei der 
nächsten neuen „Schöpfung” in die Materie hinabsteigen, bestimmte Funktionen erfüllen, die jetzt 
nicht näher erläutert werden können, und wieder durch die Elementarwelt aufsteigen muss; aber 
dieses Schicksal ist nicht das gleiche wie das des schwarzen Magiers, der in Avitchi fällt. 
Und wieder kann er zwischen den beiden den mittleren Zustand wählen und ein Nirmânakâya 
werden – einer, der die Glückseligkeit des Nirvana aufgibt und in bewusster Existenz außerhalb 
seines Körpers nach dessen Tod verbleibt, um der Menschheit zu helfen. Dies ist das größte Opfer, 
dass er für die Menschheit bringen kann. Durch das Voranschreiten von einer Stufe des Interesses 
und der vergleichbaren Errungenschaft zur nächsten, wie oben beschrieben, beschleunigt der 
Schüler das Eintreten des Moments der Entscheidung, nach dem sich sein Fortschritt erheblich 
beschleunigt. 

Es sei hinzugefügt, dass die Theosophie das einzige System der Religion und Philosophie ist, das 
eine zufriedenstellende Erklärung für Probleme, wie die folgenden liefert: 
Erstens. Der Zweck, die Nutzung und die Besiedlung anderer Planeten, als dieser Erde, welche 
Planeten dazu dienen, den Evolutionsprozess zu vervollständigen und zu verlängern und das 
erforderliche Maß an universeller Erfahrung der Seelen zu erfüllen. 
Zweitens. Die geologischen Kataklysmen der Erde; das häufige Fehlen von Zwischentypen in ihrer 
Fauna; das Vorkommen von architektonischen und anderen Relikten, heute verschwundener Rassen,
über die die gewöhnliche Wissenschaft nichts als vergebliche Vermutungen anstellt; die Natur 
ausgestorbener Zivilisationen und die Ursachen ihres Untergangs; das Fortbestehen der Wildheit 
und die ungleiche Entwicklung der bestehenden Zivilisationen; die äußeren und inneren 
Unterschiede zwischen den verschiedenen Menschenrassen; die Richtung der zukünftigen 
Entwicklung. 
Drittens. Die Gegensätze und Übereinstimmungen der Glaubensrichtungen der Welt und die ihnen 
allen zugrunde liegende gemeinsame Grundlage. 



Viertens. Die Existenz des Bösen, des Leidens und des Kummers – ein hoffnungsloses Rätsel für 
den bloßen Philanthropen oder Theologen. 
Fünftens. Die Ungleichheiten in den sozialen Verhältnissen und Privilegien; die scharfen 
Gegensätze zwischen Reichtum und Armut, Intelligenz und Dummheit, Kultur und Unwissenheit, 
Tugend und Niedertracht; das Auftreten von Genies in Familien, die davon völlig frei sind, sowie 
andere Tatsachen, die im Widerspruch zum Gesetz der Vererbung stehen; die häufigen Fälle von 
Ungeeignetheit der Umgebung für den Einzelnen, die so stark sind, dass sie den Charakter 
verbittern, das Streben behindern und das Bemühen lähmen; der heftige Gegensatz zwischen 
Charakter und Lebensumständen; das Auftreten von Unfällen, Unglück und vorzeitigem Tod – all 
diese Probleme, die nur durch die konventionelle Theorie der göttlichen Willkür, oder durch die 
theosophischen Lehren von Karma und Reinkarnation gelöst werden können. 
Sechstens. Der Besitz von übersinnlichen Fähigkeiten durch Einzelpersonen – Hellsehen, Hellhören
usw., sowie die Phänomene der Psychometrie und Statuvolismus (… der Geist kann sich selbst vom 
Bewußtsein des Schmerzes entziehen und Krankheiten heilen). 
Siebtens. Die wahre Natur echter spiritistischer Phänomene und das richtige Gegenmittel gegen 
Aberglauben und übertriebene Erwartungen. 
Achtens. Das Versagen der konventionellen Religionen, ihren Einflussbereich erheblich 
auszuweiten, Missbräuche zu reformieren, die Gesellschaft neu zu organisieren, die Idee der 
Brüderlichkeit zu verbreiten, Unzufriedenheit abzubauen, Kriminalität zu verringern und die 
Menschheit zu erheben; und eine offensichtliche Unfähigkeit, in den Leben der einzelnen Menschen
das Ideal zu verwirklichen, das sie angeblich vertreten. 

Aus dem Englischen übersetzt von Christina Arold
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft Pasadena, 

und der U.L.T., Californien, USA


