
Eine Zusammenfassung der Geheimlehre 
Von

H. P. Blavatsky

 DAS ERSTE KAPITEL DER SCHÖPFUNG.
Band 1, Seite 269

„Die Geschichte der Schöpfung und dieser Welt von ihren Anfängen bis zur Gegenwart besteht aus 
sieben Kapiteln. Das siebte Kapitel ist noch nicht geschrieben.“

(T. Subba Row, Theosophist, 1881.)

Das erste, dieser sieben Kapitel, wurde in Angriff genommen und ist nun fertiggestellt. So 
unvollständig und schwach diese Darstellung auch sein mag, so ist sie doch zumindest eine 
Annäherung – im mathematischen Sinne des Wortes – an das, was die älteste Grundlage für alle 
nachfolgenden Kosmogonien darstellt. 
Der Versuch, das großartige Panorama des sich immer wiederkehrenden Gesetzes – das den 
formbaren Geistern der ersten Rassen, die mit Bewusstsein ausgestattet waren, von denen 
eingeprägt wurde, die dieses aus dem universellen Geist reflektierten – in eine europäische Sprache 
zu übertragen, ist gewagt, denn keine menschliche Sprache außer Sanskrit – der Sprache der Götter 
– kann dies in angemessener Weise leisten. Aber die Mängel dieser Arbeit müssen um des Motivs 
willen verziehen werden.

Insgesamt ist weder das Vorangegangene noch das Folgende irgendwo vollständig zu finden. Es 
wird in keiner der sechs indischen Philosophieschulen gelehrt, da es zu ihrer Synthese gehört – der 
siebten, der okkulten Lehre. Es ist weder auf zerfallenden Papyri aus Ägypten zu finden, noch ist es 
auf assyrischen Ziegeln oder Granitwänden eingraviert. 
Die Bücher der Vedanta (das letzte Wort des menschlichen Wissens) geben nur den metaphysischen 
Aspekt dieser Welt-Kosmogonie wieder; und ihr unschätzbarer Schatz, die Upanishaden (– Upa-ni-
shad ist ein zusammengesetztes Wort, das „die Überwindung der Unwissenheit durch die 
Offenbarung geheimer, spiritueller Erkenntnis” bedeutet) – erfordern nun zusätzlich den Besitz 
eines Hauptschlüssels, damit der Schüler ihre volle Bedeutung erfassen kann. Den Grund dafür 
wage ich hier anzugeben, wie ich ihn von einem Meister gelernt habe.
Der Name „Upanishaden” wird gewöhnlich mit „esoterische Lehre” übersetzt. Diese Abhandlungen
sind Teil der Sruti oder „offenbarten Erkenntnis”, kurz gesagt der Offenbarung, und sind im 
Allgemeinen dem Brahmana Teil der Veden* als deren dritter Abschnitt hinzugefügt. 

Es gibt über 150 Upanishaden, die von Orientalisten aufgezählt und bekannt sind, die die ältesten 
davon wahrscheinlich auf etwa 600 v. Chr. datieren; aber von echten Texten existiert nicht einmal 
ein Fünftel dieser Zahl. Die Upanishaden sind für die Veden das, was die Kabbala für die jüdische 
Bibel ist. Sie behandeln und erläutern die geheime und mystische Bedeutung der vedischen Texte. 
Sie sprechen vom Ursprung des Universums, von der Natur der Gottheit, vom Geist und von der 
Seele, sowie von der metaphysischen Verbindung zwischen Geist und Materie. Mit wenigen 
Worten: Sie enthalten den Anfang und das Ende allen menschlichen Wissens, aber seit dem Tag 
Buddhas haben sie aufgehört, dies zu offenbaren. Wäre es anders, könnten die Upanishaden nicht 



als esoterisch bezeichnet werden, da sie heute offen den heiligen brahmanischen Büchern beigefügt 
sind, die in unserer heutigen Zeit sogar den Mlechchhas (Ausgestoßenen) und den europäischen 
Orientalisten zugänglich geworden sind. Eine Sache in ihnen – und zwar in allen Upanishaden – 
weist unveränderlich und beständig auf ihren alten Ursprung hin und beweist,
(a) dass sie in einigen Teilen geschrieben wurden, bevor das Kastensystem zu der tyrannischen 
Institution wurde, die es noch immer ist, und 
(b) dass die Hälfte ihres Inhalts entfernt wurde, während ein Teil davon umgeschrieben und gekürzt 
wurde. 

„Die großen Lehrer des höheren Wissens und die Brahmanen werden immer wieder so dargestellt, 
dass sie zu den Königen der Kshatriya (Militärkaste) gehen, um ihre Schüler zu werden.“ Wie 
Cowell treffend bemerkt, „atmen“ die Upanishaden „einen völlig anderen Geist“ (als andere 
brahmanische Schriften), „eine Freiheit des Denkens, die in keinem früheren Werk außer den Rig-
Veda-Hymnen selbst bekannt ist“. 
Die zweite Tatsache wird durch eine Überlieferung erklärt, die in einer der Handschriften über das 
Leben Buddhas aufgezeichnet ist. Darin heißt es, dass die Upanishaden ursprünglich ihren 
Brahmanen beigefügt waren, nachdem einige Jahrhunderte, nach der Invasion Indiens durch die 
„Zweimalgeborenen“, eine Reform begonnen hatte, die zur Exklusivität des heutigen 
Kastensystems unter den Brahmanen führte. Sie waren zu jener Zeit vollständig und wurden zur 
Unterweisung der Chelas verwendet, die sich auf ihre Initiation vorbereiteten.

* „Die Veden haben eine eindeutige doppelte Bedeutung – die eine wird durch den wörtlichen Sinn 
der Worte ausgedrückt, die andere durch den Versmaß und die Swara – Intonation –, die das Leben 
der Veden sind. . . . Gelehrte Pandits und Philologen leugnen natürlich, dass Swara etwas mit 
Philosophie oder alten esoterischen Lehren zu tun hat; aber die geheimnisvolle Verbindung 
zwischen Swara und Licht ist eines ihrer tiefsten Geheimnisse. ” 
(T. Subba Row, Five Years of Theosophy, S. 154.) 

Dies dauerte so lange, wie die Veden und Brahmanen ausschließlich in der Obhut der 
Tempelbrahmanen blieben – während niemand sonst das Recht hatte, sie außerhalb der heiligen 
Kaste zu studieren oder auch nur zu lesen. Dann kam Gautama, der Prinz von Kapilavastu. 
Nachdem er die gesamte brahmanische Weisheit in den Rahasya oder Upanishaden gelernt hatte 
und festgestellt hatte, dass sich die Lehren kaum oder gar nicht von denen der „Lehrer des Lebens” 
unterschieden, die in den schneebedeckten Gebirgszügen des Himalaya lebten*, war der Schüler der
Brahmanen empört darüber, dass die heilige Weisheit nur den Brahmanen vorbehalten war, und 
beschloss, die ganze Welt zu retten, indem er sie populär machte. 
Da sahen die Brahmanen, dass ihr heiliges Wissen und ihre okkulte Weisheit in die Hände der 
„Mlechchhas” fiel, und kürzten die Texte der Upanishaden, die ursprünglich dreimal so viel Inhalt 
enthielten, wie die Veden und Brahmanen zusammen, ohne jedoch ein Wort der Texte zu verändern.
Sie entfernten einfach die wichtigsten Teile, die das letzte Wort des Mysteriums des Seins 
enthielten, aus den Manuskripten. 
Der Schlüssel zum brahmanischen Geheimcode blieb fortan allein den Eingeweihten vorbehalten, 
und die Brahmanen waren somit in der Lage, die Richtigkeit der Lehre Buddhas öffentlich zu 
leugnen, indem sie sich auf ihre Upanishaden beriefen, die zu den wichtigsten Fragen für immer 
schweigen. So sieht die esoterische Tradition jenseits des Himalaya aus.

Sri Sankaracharya, der größte Eingeweihte, der in historischen Zeiten gelebt hat, schrieb viele 
Bhashyas über die Upanishaden. Aber seine ursprünglichen Abhandlungen sind, wie man vermuten 
kann, noch nicht in die Hände der Philister gefallen, da sie in seinen Maths (Klöster, Mathams) zu 
sorgfältig aufbewahrt werden. Und es gibt noch gewichtigere Gründe zu der Annahme, dass die 
unschätzbaren Bhashyas (Kommentare) zur esoterischen Lehre der Brahmanen, verfasst von ihrem 
größten Exegeten, für die meisten Hindus, mit Ausnahme der Smartava-Brahmanen, noch für lange 



Zeit toter Buchstabe bleiben werden. Diese von Sankaracharya gegründete Sekte (die in Südindien 
noch immer sehr mächtig ist) ist heute fast die einzige, die Schüler hervorbringt, die über 
ausreichende Kenntnisse verfügen.

* In den chinesischen Aufzeichnungen auch „Söhne der Weisheit”, „Feuermist” und „Brüder der 
Sonne” genannt. Si-dzang (Tibet) wird in den Manuskripten der heiligen Bibliothek der Provinz Fo-
Kien als der große Sitz des okkulten Wissens seit Urzeiten, lange vor Buddha, erwähnt. Der Kaiser 
Yu, der „große” (2.207 v. Chr.), ein frommer Mystiker und großer Adept, soll sein Wissen von den 
„großen Lehrern der Schneekette“ in Si-dzang erhalten haben.

Der Grund dafür ist, dass nur sie, wie mir gesagt wurde, gelegentlich echte Eingeweihte an der 
Spitze ihrer Mathams haben, wie zum Beispiel im „Sringa-giri” in den westlichen Ghauts von 
Mysore. Andererseits gibt es in dieser verzweifelt exklusiven Kaste der Brahmanen keine Sekte, die
exklusiver ist als die Smartava; und die Zurückhaltung ihrer Anhänger, etwas über die okkulten 
Wissenschaften und die esoterische Lehre zu sagen, wird nur durch ihren Stolz und ihre 
Gelehrsamkeit übertroffen.
Daher muss der Verfasser der vorliegenden Erklärung im Voraus darauf vorbereitet sein, auf großen 
Widerstand und sogar auf die Ablehnung der in diesem Werk vorgebrachten Aussagen zu stoßen. 
Nicht, dass jemals der Anspruch auf Unfehlbarkeit oder auf vollkommene Richtigkeit in jedem 
Detail all dessen, was hier gesagt wird, erhoben worden wäre. Die Fakten liegen vor und können 
kaum geleugnet werden. 
Aber aufgrund der inhärenten Schwierigkeiten der behandelten Themen und der fast 
unüberwindbaren Grenzen der englischen Sprache (wie auch aller anderen europäischen Sprachen) 
beim Ausdruck bestimmter Ideen, ist es mehr als wahrscheinlich, dass es dem Verfasser nicht 
gelungen ist, die Erklärungen in der besten und klarsten Form darzustellen; dennoch wurde unter 
allen widrigen Umständen alles getan, was getan werden konnte, und das ist das Äußerste, was von 
einem Verfasser erwartet werden kann.
Lassen Sie uns zusammenfassen und anhand der Weite der behandelten Themen zeigen, wie 
schwierig, wenn nicht gar unmöglich es ist, ihnen gerecht zu werden.

(1.) Die Geheimlehre ist die gesammelte Weisheit der Zeitalter, und allein ihre Kosmogonie ist das 
großartigste und ausgeklügeltste System: z. B. sogar in der Exoterik der Puranas. Aber die 
geheimnisvolle Kraft der okkulten Symbolik ist so groß, dass die Tatsachen, mit deren 
Zusammenstellung, Festhaltung und Erklärung sich unzählige Generationen von eingeweihten 
Sehern und Propheten in der verwirrenden Abfolge des evolutionären Fortschritts beschäftigt haben,
alle auf wenigen Seiten mit geometrischen Zeichen und Glyphen festgehalten sind. Der scharfe 
Blick dieser Seher ist bis zum Kern der Materie vorgedrungen und hat dort die Seele der Dinge 
aufgezeichnet, wo ein gewöhnlicher Laie, wie gelehrt er auch sein mag, nur das äußere Werk der 
Form wahrgenommen hätte.
Die moderne Wissenschaft glaubt jedoch nicht an die „Seele der Dinge” und lehnt daher das 
gesamte System der alten Kosmogonie ab. Es ist sinnlos zu sagen, dass das fragliche System keine 
Fantasie eines oder mehrerer isolierter Individuen ist. Es handelt sich um die ununterbrochene 
Aufzeichnung von Tausenden von Generationen von Sehern, deren jeweilige Erfahrungen dazu 
dienten, die mündlich von einer frühen Rasse an die nächste weitergegebenen Traditionen der 
Lehren höherer und erhabener Wesen, die über die Kindheit der Menschheit wachten, zu prüfen und
zu verifizieren.
Dass die „Weisen” der fünften Rasse, die aus der letzten Katastrophe und der Verschiebung der 
Kontinente gerettet worden waren, über lange Zeitalter hinweg ihr Leben mit Lernen verbrachten 
und nicht mit Lehren. Wie taten sie das? Die Antwort lautet: indem sie in jedem Bereich der Natur 
die alten Überlieferungen durch die unabhängigen Visionen großer Adepten überprüften, testeten 
und verifizierten; d. h. durch Menschen, die ihre physischen, mentalen, psychischen und spirituellen
Fähigkeiten bis zum höchstmöglichen Grad entwickelt und perfektioniert hatten. Keine Vision eines



Adepten wurde akzeptiert, bevor sie nicht durch die Visionen anderer Adepten – die als 
unabhängige Beweise galten – und durch jahrhundertelange Erfahrungen überprüft und bestätigt 
worden war.
(2.) Das grundlegende Gesetz in diesem System, der zentrale Punkt, aus dem alles hervorgegangen 
ist, um den sich alles dreht und an dem die Philosophie des Restes hängt, ist das eine homogene 
göttliche Substanzprinzip, die eine radikale Ursache....
„Einige wenige, deren Lampen heller leuchteten, wurden von Ursache zu Ursache zum geheimen 
Kopf der Natur geführt und fanden, dass es dieses eine erste Prinzip geben muss ...”
Es wird „Substanzprinzip“ genannt, weil es auf der Ebene des manifestierten Universums zu 
„Substanz“ wird, zu einer Illusion, während es im anfängslosen und endlosen abstrakten, sichtbaren 
und unsichtbaren Raum ein „Prinzip“ bleibt. Es ist die allgegenwärtige Realität: unpersönlich, weil 
es alles und jedes enthält. Seine Unpersönlichkeit ist das grundlegende Konzept des Systems. Es ist 
in jedem Atom des Universums latent vorhanden und ist das Universum selbst. (Siehe die Kapitel 
über Symbolik, „Ursubstanz und göttlicher Gedanke”.)
(3.) Das Universum ist die periodische Manifestation dieser unbekannten absoluten Essenz. Es 
jedoch als „Essenz“ zu bezeichnen, verstößt gegen den Geist der Philosophie. Denn obwohl das 
Substantiv in diesem Fall vom Verb „sein“, abgeleitet sein mag, kann es doch nicht mit einem 
Wesen irgendeiner Art identifiziert werden, das vom menschlichen Verstand erfasst werden kann. Es
lässt sich am besten weder als Geist noch als Materie beschreiben, sondern als beides. 
„Parabrahmam und Mulaprakriti“ sind in Wirklichkeit eins, aber zwei in der universellen 
Vorstellung des Manifestierten, sogar in der Vorstellung des Einen Logos, seiner ersten 
Manifestation, zu der es, wie der fähige Dozent in den „Anmerkungen zur Bhagavadgita“ zeigt, aus 
der objektiven Sichtweise von der Eine Logos als Mulaprakriti und nicht als Parabrahmam; als sein 
Schleier und nicht als die dahinter verborgene eine Wirklichkeit, die bedingungslos und absolut ist.
(4.) Das Universum wird mit allem, was es enthält, Maya genannt, weil alles darin vergänglich ist, 
vom flüchtigen Leben einer Glühwürmchen bis zu dem der Sonne. Im Vergleich zur ewigen 
Unveränderlichkeit des Einen und zur Beständigkeit dieses Prinzips muss das Universum mit seinen
vergänglichen, sich ständig verändernden Formen in den Augen eines Philosophen zwangsläufig 
nicht besser sein als ein Irrlicht. Dennoch ist das Universum für die bewussten Wesen in ihm, die 
ebenso unwirklich sind wie es selbst, real genug.
(5.) Alles im Universum, in allen seinen Reichen, ist bewusst: d. h., es ist mit einem Bewusstsein 
seiner eigenen Art und auf seiner eigenen Wahrnehmungsebene ausgestattet. Wir Menschen müssen 
uns daran erinnern, dass wir, weil wir keine Anzeichen – die wir erkennen können – von 
Bewusstsein wahrnehmen, beispielsweise in Steinen, kein Recht haben zu sagen, dass dort kein 
Bewusstsein existiert. 
Es gibt weder „tote” noch „blinde” Materie, ebenso wenig wie es „blinde” oder „unbewusste” 
Gesetze gibt. Diese finden in den Konzepten der okkulten Philosophie keinen Platz. Letztere 
beschränkt sich nie auf oberflächliche Erscheinungen, und für sie haben die noumenalen Essenzen 
mehr Realität als ihre objektiven Entsprechungen; darin ähnelt sie den mittelalterlichen 
Nominalisten, für die die Universalien die Realitäten waren und die Einzelheiten nur in Namen und 
menschlicher Fantasie existierten.
(6.) Das Universum wird von innen nach außen gewirkt und geleitet. Wie oben, so unten, wie im 
Himmel, so auf Erden; und der Mensch – der Mikrokosmos und die Miniaturausgabe des 
Makrokosmos – ist der lebende Zeuge dieses universellen Gesetzes und seiner Wirkungsweise. 
Wir sehen, dass jede äußere Bewegung, Handlung, Geste, ob freiwillig oder mechanisch, organisch 
oder mental, durch ein inneres Gefühl oder eine Emotion, einen Willen oder eine Absicht und einen 
Gedanken oder Geist hervorgerufen wird und diesem vorausgeht. So wie keine äußere Bewegung 
oder Veränderung im äußeren Körper des Menschen stattfinden kann, wenn sie nicht durch einen 
inneren Impuls ausgelöst wird, der durch eine der drei genannten Funktionen gegeben ist, so verhält
es sich auch mit dem äußeren oder manifestierten Universum. 

Der gesamte Kosmos wird von einer schier endlosen Reihe von Hierarchien empfindungsfähiger 



Wesen geleitet, kontrolliert und belebt, von denen jedes eine Mission zu erfüllen hat und die – ob 
wir ihnen nun den einen oder anderen Namen geben und sie Dhyan-Chohans oder Engel nennen – 
nur insofern „Boten” sind, als sie die Vertreter der karmischen und kosmischen Gesetze sind. 
Denn jedes dieser Wesen war entweder ein Mensch oder bereitet sich darauf vor, einer zu werden, 
wenn nicht in der Gegenwart, dann in einem vergangenen oder kommenden Zyklus (Manvantara). 
Sie sind vollkommene, wenn nicht sogar anfängliche Menschen und unterscheiden sich moralisch 
von den irdischen Menschen in ihren höheren (weniger materiellen) Sphären nur dadurch, dass 
ihnen das Gefühl der Persönlichkeit und die menschliche emotionale Natur fehlen – zwei rein 
irdische Eigenschaften. Die ersteren, die „Vollkommenen”, sind von diesen Gefühlen befreit, weil 
(a) sie keine fleischlichen Körper mehr haben – eine immer betäubende Last für die Seele; und (b) 
das reine spirituelle Element, das ungehindert und freier ist, sie weniger von Maya beeinflusst 
werden, als es Menschen jemals sein können, es sei denn, sie sind Adepten, die ihre beiden 
Persönlichkeiten – die spirituelle und die physische – vollständig voneinander getrennt halten. 

Die entstehenden Monaden, die noch nie einen irdischen Körper hatten, können kein Gefühl für 
Persönlichkeit oder Egoismus haben. Was unter „Persönlichkeit” verstanden wird, ist eine 
Begrenzung und eine Beziehung oder, wie Coleridge es definiert, „Individualität, die in sich selbst 
existiert, aber mit einer Natur als Grundlage”. Dieser Begriff kann natürlich nicht auf nicht-
menschliche Wesenheiten angewendet werden; aber wie Generationen von Sehern betont haben, hat
keines dieser Wesen, ob hoch oder niedrig, Individualität oder Persönlichkeit als eigenständige 
Wesenheit, d. h. sie haben keine Individualität in dem Sinne, wie ein Mensch sagt: „Ich bin ich 
selbst und niemand sonst”; mit anderen Worten, sie sind sich keiner so deutlichen Getrenntheit 
bewusst, wie sie Menschen und Dinge auf der Erde haben. Individualität ist das Merkmal ihrer 
jeweiligen Hierarchien, nicht ihrer Einheiten; und diese Merkmale variieren nur mit dem Grad der 
Ebene, zu der diese Hierarchien gehören: 
Je näher an der Region der Homogenität und des Einen Göttlichen, desto reiner und weniger 
ausgeprägt ist diese Individualität in der Hierarchie. Sie sind in jeder Hinsicht endlich, mit 
Ausnahme ihrer höheren Prinzipien – der unsterblichen Funken, die die universelle göttliche 
Flamme widerspiegeln –, individualisiert und nur auf den Sphären der Illusion durch eine 
Differenzierung getrennt, die ebenso illusorisch ist wie der Rest. Sie sind „Lebende“, weil sie die 
Ströme sind, die aus dem absoluten Leben auf die kosmische Leinwand der Illusion projiziert 
werden; Wesen, in denen das Leben nicht erlöschen kann, bevor das Feuer der Unwissenheit in 
denen erlischt, die diese „Leben” spüren. Entstanden unter dem belebenden Einfluss des 
ungeschaffenen Strahls, dem Spiegelbild der großen Zentralen Sonne, die an den Ufern des Flusses 
des Lebens strahlt, ist es das innere Prinzip in ihnen, das zu den Wassern der Unsterblichkeit gehört,
während seine differenzierte Hülle so vergänglich ist wie der Körper des Menschen. 
Daher hatte Young Recht, als er sagte, dass„Engel sind Menschen einer höheren Art“ und nicht 
mehr. Sie sind weder „dienende“ noch „beschützende“ Engel; sie sind auch keine „Vorläufer des 
Allerhöchsten“ und noch weniger die „Boten des Zorns“ irgendeines Gottes, wie ihn sich die 
Fantasie des Menschen ausgemalt hat. Sich auf ihren Schutz zu berufen, ist ebenso töricht wie zu 
glauben, dass man sich ihre Sympathie durch irgendeine Art von Besänftigung sichern kann; denn 
sie sind ebenso wie der Mensch selbst Sklaven und Geschöpfe des unveränderlichen karmischen 
und kosmischen Gesetzes. Der Grund dafür liegt auf der Hand. Da sie in ihrem Wesen keine 
Elemente der Persönlichkeit besitzen, können sie auch keine persönlichen Eigenschaften haben, wie
sie den Menschen in ihren exoterischen Religionen ihrem anthropomorphen Gott zuschreiben – 
einem eifersüchtigen und exklusiven Gott, der sich freut und zornig ist, sich an Opfern erfreut und 
in seiner Eitelkeit despotischer ist als jeder endliche törichte Mensch. 

Der Mensch, wie in Buch II gezeigt, ist eine Verbindung der Essenzen all dieser himmlischen 
Hierarchien und kann es schaffen, sich in gewisser Weise jeder Hierarchie oder Klasse oder sogar 
einer Kombination davon überlegen zu machen. „Der Mensch kann die Devas weder besänftigen 
noch befehligen“, heißt es. Aber indem er seine niedere Persönlichkeit lähmt und dadurch zur vollen



Erkenntnis der Nicht-Getrenntheit seines höheren Selbst vom absoluten Selbst gelangt, kann der 
Mensch schon während seines irdischen Lebens zu „einem von uns“ werden. So wird der Mensch, 
indem er von der Frucht der Erkenntnis isst, die die Unwissenheit vertreibt, wie einer der Elohim 
oder Dhyanis; und sobald er sich auf ihrer Ebene befindet, muss der Geist der Solidarität und 
vollkommenen Harmonie, der in jeder Hierarchie herrscht, sich über ihn ausbreiten und ihn in jeder 
Hinsicht beschützen.

Die größte Schwierigkeit, die Wissenschaftler daran hindert, an göttliche Geister, ebenso wie an 
Naturgeister zu glauben, ist ihr Materialismus. Das Haupthindernis für den Spiritualisten, das ihn 
daran hindert, daran zu glauben, während er gleichzeitig einen blinden Glauben an die „Geister” der
Verstorbenen bewahrt, ist die allgemeine Unkenntnis aller, außer einiger Okkultisten und 
Kabbalisten, über das wahre Wesen und die Natur der Materie. Die Annahme oder Ablehnung der 
Theorie der Einheit aller Dinge in der Natur, in ihrer letztendlichen Essenz, ist ausschlaggebend für 
den Glauben oder Unglauben an die Existenz anderer bewusster Wesen um uns herum neben den 
Geistern der Verstorbenen.

Auf das richtige Verständnis der urzeitlichen Evolution von Geist und Materie und ihres wahren 
Wesens muss sich der Schüler verlassen, um sich die okkulte Kosmogonie weiter zu verdeutlichen 
und um den einzigen sicheren Anhaltspunkt zu finden, der ihn bei seinen weiteren Studien leiten 
kann.
In aller Nüchternheit ist, wie gerade gezeigt, jeder sogenannte „Geist” entweder ein körperloser 
oder ein zukünftiger Mensch. Vom höchsten Erzengel (Dhyan Chohan) bis hinunter zum letzten 
bewussten „Erbauer” (der niederen Klasse der spirituellen Wesenheiten) sind alle solche Wesen 
Menschen, die vor Äonen in anderen Manvantaras auf dieser oder anderen Sphären gelebt haben; 
ebenso sind die niederen, halbintelligenten und nichtintelligenten Elementarwesen alle zukünftige 
Menschen. Allein diese Tatsache – dass ein Geist mit Intelligenz ausgestattet ist – ist für den 
Okkultisten ein Beweis dafür, dass dieses Wesen ein Mensch gewesen sein muss und sein Wissen 
und seine Intelligenz im Laufe des menschlichen Zyklus erworben hat. Es gibt nur eine einzige, 
unteilbare und absolute Allwissenheit und Intelligenz im Universum, und diese durchströmt jedes 
Atom und jeden unendlich kleinen Punkt des gesamten endlichen Kosmos, der keine Grenzen hat 
und den die Menschen als Raum bezeichnen, unabhängig von allem, was er enthält. Aber die erste 
Differenzierung seiner Reflexion in der manifestierten Welt ist rein spirituell, und die darin 
erzeugten Wesen sind nicht mit einem Bewusstsein ausgestattet, das irgendeine Beziehung zu dem 
hat, das wir uns vorstellen. Sie können kein menschliches Bewusstsein oder keine menschliche 
Intelligenz haben, bevor sie diese nicht persönlich und individuell erworben haben. Das mag ein 
Geheimnis sein, aber es ist eine Tatsache in der esoterischen Philosophie, und zwar eine sehr 
offensichtliche.
Die gesamte Ordnung der Natur zeugt von einem fortschreitenden Marsch hin zu einem höheren 
Leben. Selbst in den Handlungen der scheinbar blindesten Kräfte steckt ein Plan. Der gesamte 
Evolutionsprozess mit seinen endlosen Anpassungen ist ein Beweis dafür. Die unveränderlichen 
Gesetze, die die schwachen und kränklichen Arten aussortieren, um Platz für die starken zu 
schaffen, und die das „Überleben der Stärksten” gewährleisten, sind zwar in ihrer unmittelbaren 
Wirkung grausam, aber sie alle dienen dem großen Ziel. Die Tatsache, dass Anpassungen 
stattfinden, dass die Stärksten im Kampf ums Dasein überleben, zeigt, dass das, was als 
„unbewusste Natur”* bezeichnet wird, in Wirklichkeit eine Ansammlung von Kräften ist, die sich 
manifestieren und 

* Die Natur im abstrakten Sinne kann nicht „unbewusst” sein, da sie eine Emanation des absoluten
Bewusstseins und somit ein Aspekt (auf der manifestierten Ebene) desselben ist. Wo ist der mutige 
Mensch, der es wagen würde, der Vegetation und sogar den Mineralien ein eigenes Bewusstsein 
abzusprechen? Er kann lediglich sagen, dass dieses Bewusstsein sein Verständnis übersteigt.



von halbintelligenten Wesen (Elementarwesen) manipuliert werden, die von hohen planetarischen 
Geistern (Dhyan Chohans) geleitet werden, deren kollektives Aggregat das manifestierte verbum 
des unmanifestierten Logos bildet und gleichzeitig den Geist des Universums und sein 
unveränderliches Gesetz darstellt.

Die esoterische Philosophie prägt unserem Denken in drei unterschiedliche Darstellungen des 
Universums in seinen drei unterschiedlichen Aspekten ein: das Vorher-Existierende 
(herausgewachsen aus dem) Immer-Existierenden und das Phänomenale – die Welt der Illusion, 
deren Spiegelbild und Schatten. 
Während des großen Mysteriums und Dramas des Lebens, bekannt als Manvantara, gleicht der 
wahre Kosmos einem Objekt, das hinter einer weißen Leinwand platziert ist, auf die chinesische 
Schatten geworfen werden, hervorgerufen durch eine Zauberlaterne. Die tatsächlichen Gestalten 
und Dinge bleiben unsichtbar, während die Fäden der Evolution von unsichtbaren Händen gezogen 
werden; und Menschen und Dinge sind somit nur die Reflexionen auf dem weißen Feld der 
Realitäten hinter den Fallen von Mahamaya, der großen Illusion. 
Dies wurde in jeder Philosophie, in jeder Religion, vor wie auch nach der Sintflut, in Indien und 
Chaldäa, von den chinesischen wie auch von den griechischen Weisen gelehrt. In den erstgenannten
Ländern wurden diese drei Universen in exoterischen Lehren durch die Dreifaltigkeiten 
allegorisiert, die aus dem zentralen ewigen Keim hervorgehen und mit ihm eine höchste Einheit 
bilden: die ursprüngliche, die manifestierte und die schöpferische Triade oder die drei in Einem. 

Die letzte ist nur das Symbol, in ihrer konkreten Ausdrucksform, der ersten idealen Zwei. Daher 
geht die esoterische Philosophie über die Notwendigkeit dieser rein metaphysischen Konzeption 
hinweg und nennt nur die erste die ewig Existierende. Dies ist die Ansicht jeder der sechs großen 
Schulen der indischen Philosophie – die sechs Prinzipien dieses einheitlichen Körpers der Weisheit, 
von denen die „Gnosis”, das verborgene Wissen, das siebte ist.
Der Verfasser hofft, dass, so oberflächlich die Kommentare zu den Sieben Strophen auch sein 
mögen, in diesem kosmogonischen Teil des Werkes genug gegeben wurde, um zu zeigen, dass die 
archaischen Lehren auf den ersten Blick wissenschaftlicher (im modernen Sinne des Wortes) sind, 
als alle anderen alten Schriften, die nach ihrem exoterischen Aspekt betrachtet und beurteilt werden 
müssen. Da dieses Werk jedoch, wie bereits eingestanden, weit mehr zurückhält als es preisgibt, ist 
der Schüler aufgefordert, seine eigene Intuition zu nutzen. Unser Hauptanliegen ist es, das bereits 
Vermittelte zu erläutern, was zu unserem Bedauern manchmal sehr unkorrekt geschehen ist, und das
angedeutete Wissen – wann und wo immer möglich – durch zusätzliche Informationen zu ergänzen
und unsere Lehren gegen die zu starken Angriffe des modernen Sektierertums und insbesondere 
gegen die unseres heutigen Materialismus zu schützen, der sehr oft fälschlicherweise als 
Wissenschaft bezeichnet wird, während in Wirklichkeit die Begriffe „ Wissenschaftler” und 
„Sciolisten” allein die Verantwortung für die vielen unlogischen Theorien tragen sollten, die der 
Welt angeboten werden. 
In ihrer großen Unwissenheit akzeptiert die Öffentlichkeit blind alles, was von „Autoritäten” 
ausgeht, und hält es für ihre Pflicht, jedes Diktum eines Wissenschaftlers als bewiesene Tatsache 
anzusehen – die Öffentlichkeit, sagen wir, wird gelehrt, alles zu verspotten, was aus „heidnischen” 
Quellen stammt. Da materialistische Wissenschaftler nur mit ihren eigenen Waffen – denen der 
Kontroverse und Argumentation – bekämpft werden können, wird jedem Buch ein Addendum 
beigefügt, in dem unsere jeweiligen Ansichten gegenübergestellt werden und gezeigt wird, wie 
selbst große Autoritäten oft irren können. 
Wir glauben, dass dies wirksam geschehen kann, indem wir die Schwachstellen unserer Gegner 
aufzeigen und ihre allzu häufigen Sophismen – die als wissenschaftliche Diktate ausgegeben 
werden – als falsch entlarven. Wir halten an Hermes und seiner „Weisheit“ in ihrem universellen 
Charakter; sie halten an Aristoteles fest, entgegen der Intuition und der Erfahrung der Jahrhunderte, 
und bilden sich ein, dass die Wahrheit das ausschließliche Eigentum der westlichen Welt sei. Daher 
die Meinungsverschiedenheit. Wie Hermes sagt: 



„Wissen unterscheidet sich sehr vom Sinn; 
denn der Sinn bezieht sich auf Dinge, die ihn übersteigen, 

aber Wissen (gyi) 
ist das Ende des Sinnes” 

– d. h. der Illusion unseres physischen Gehirns und seines Intellekts; damit wird der Gegensatz 
zwischen dem mühsam erworbenen Wissen der Sinne und des Geistes (manas) und der intuitiven 
Allwissenheit der spirituellen göttlichen Seele – Buddhi – betont.

Was auch immer das Schicksal dieser tatsächlichen Schriften in ferner Zukunft sein mag, wir 
hoffen, bisher die folgenden Tatsachen bewiesen zu haben:
(1) Die Geheimlehre lehrt keinen Atheismus, außer im hinduistischen Sinne des Wortes nastika, also
der Ablehnung von Götzenbildern, einschließlich aller anthropomorphen Götter. In diesem Sinne ist
jeder Okkultist ein Nastika.
(2) Sie erkennt einen Logos oder einen kollektiven „Schöpfer” des Universums an; einen 
Demiurgos – in dem Sinne, wie man von einem „Architekten” als dem „Schöpfer” eines Gebäudes 
spricht, obwohl dieser Architekt nie einen Stein davon berührt hat, sondern, während er den Plan 
lieferte, die gesamte Handarbeit den Maurern überließ; in unserem Fall wurde der Plan durch die 
Ideation des Universums geliefert, und die konstruktive Arbeit wurde den Heerscharen intelligenter 
Mächte und Kräfte überlassen. Aber dieser Demiurgos ist keine persönliche Gottheit, — d. h. ein 
unvollkommener außer-kosmischer Gott, — sondern nur die Gesamtheit der Dhyan-Chohans und 
der anderen Kräfte. Was Letztere betrifft — 
(3) Sie sind dual in ihrem Charakter; sie bestehen aus (a) der irrationalen brutalen Energie, die der 
Materie innewohnt, und (b) der intelligenten Seele oder dem kosmischen Bewusstsein, das diese 
Energie lenkt und leitet und das der Dhyan-Chohanische Gedanke ist, der die Ideation des 
universellen Geistes widerspiegelt. 
Dies führt zu einer fortwährenden Reihe von physischen Manifestationen und moralischen 
Auswirkungen auf der Erde, während der Manvantara-Perioden, wobei das Ganze dem Karma 
unterworfen ist. Da dieser Prozess nicht immer perfekt ist und da er, ungeachtet der vielen Beweise 
für eine leitende Intelligenz hinter dem Schleier, immer noch Lücken und Mängel aufweist und 
sogar sehr oft zu offensichtlichen Fehlschlägen führt, sind weder die kollektive Schar (Demiurgos), 
noch irgendeine der wirksamen Kräfte, einzeln geeignete Objekte für göttliche Ehren oder 
Verehrung. 
Alle haben jedoch Anspruch auf die dankbare Ehrfurcht der Menschheit, und der Mensch sollte 
stets danach streben, die göttliche Evolution der Ideen zu unterstützen, indem er nach besten 
Kräften zu einem Mitarbeiter der Natur in der zyklischen Aufgabe wird. Allein das immer 
unerkennbare und unbegreifbare Karana, die ursachenlose Ursache aller Ursachen, sollte seinen 
Schrein und Altar auf dem heiligen und unberührten Boden unseres Herzens haben – unsichtbar, 
ungreifbar, unerwähnt, außer durch die „leise Stimme” unseres spirituellen Bewusstseins. 
Diejenigen, die vor ihm anbeten, sollten dies in der Stille und der geheiligten Einsamkeit ihrer 
Seelen* tun; sie sollten ihren Geist zum einzigen Vermittler zwischen ihnen und dem universellen 
Geist machen, ihre guten Taten zu den einzigen Priestern und ihre sündigen Absichten zu den 
einzigen sichtbaren und objektiven Opfergaben an die Gegenwart. (Siehe Teil II., „Über die 
verborgene Gottheit.”)
(4) Materie ist ewig. Sie ist das Upadhi (die physische Grundlage), auf der der eine unendliche 
universelle Geist seine Ideen aufbaut. Daher behaupten die Esoteriker, dass es in der Natur keine 
anorganische oder tote Materie gibt, wobei die Unterscheidung zwischen beiden durch die 
Wissenschaft ebenso unbegründet wie willkürlich und unvernünftig ist.

* „Wenn du betest, sollst du nicht sein wie die Heuchler . . . sondern geh in deine innere Kammer 
und schließe deine Tür, bete zu deinem Vater, der im Verborgenen ist.“ Matthäus 6).

Unser Vater ist „im Verborgenen“ in uns, unser 7. Prinzip, in der „inneren Kammer“ unserer 



Seelenwahrnehmung. „Das Himmelreich“ und das Reich Gottes „ist in uns“, sagt Jesus, nicht 
außerhalb. Warum sind Christen so absolut blind für die selbstverständliche Bedeutung der Worte 
der Weisheit, die sie so gerne mechanisch wiederholen?

Was auch immer die Wissenschaft denken mag – und die exakte Wissenschaft ist, wie wir alle aus 
Erfahrung wissen, eine launische Dame –, der Okkultismus weiß und lehrt seit jeher etwas anderes, 
von Manu und Hermes bis hin zu Paracelsus und seinen Nachfolgern.
So sagt Hermes, der dreimal große Trismegistos: „Oh mein Sohn, Materie wird; früher war sie; 
denn Materie ist das Vehikel des Werdens.* Werden ist die Wirkungsweise der ungeschaffenen 
Gottheit. Mit den Keimen des Werdens ausgestattet, wird die Materie (objektiv) geboren, denn die 
schöpferische Kraft formt sie nach den idealen Formen. Die noch nicht erzeugte Materie hatte keine
Form; sie wird, wenn sie in Gang gesetzt wird.“ (Die Definitionen des Asklepios, S. 134, „Jungfrau
der Welt“.)
„Alles ist das Produkt einer einzigen universellen Schöpfungskraft. . . . Es gibt nichts Totes in der 
Natur. Alles ist organisch und lebendig, und deshalb erscheint die ganze Welt als ein lebendiger 
Organismus.“ (Paracelsus, „Philosophia ad Athenienses“, Übersetzung von F. Hartmann, S. 44.)
(5.) Das Universum entwickelte sich aus seinem idealen Plan heraus, der durch die Ewigkeit 
hindurch in der Unbewusstheit dessen aufrechterhalten wurde, was die Vedantiner Parabrahm 
nennen. Dies ist praktisch identisch mit den Schlussfolgerungen der höchsten westlichen 
Philosophie – den „angeborenen, ewigen und selbst existierenden Ideen“ von Platon. Das 
„Unwissbare“ von Herbert Spencer hat nur eine schwache Ähnlichkeit mit der transzendentalen 
Realität, an die Okkultisten glauben, und erscheint oft nur als Personifizierung einer „Kraft hinter 
den Phänomenen“ – einer unendlichen und ewigen Energie

* Dazu bemerkt die verstorbene Mrs. (Dr.) Kingsford, die fähige Übersetzerin und Herausgeberin 
der Hermetischen Fragmente (siehe „Die Jungfrau der Welt”), in einer Fußnote: „Dr. Menard 
stellt fest, dass im Griechischen dasselbe Wort, sowohl geboren werden, als auch werden, bedeutet. 
Die Idee dabei ist, dass das Material der Welt in seinem Wesen ewig ist, aber dass es sich vor der 
Schöpfung oder dem „Werden” in einem passiven und bewegungslosen Zustand befindet. So „war”
es, bevor es in Betrieb genommen wurde; jetzt „wird” es, das heißt, es ist beweglich und 
fortschreitend. “ Und sie fügt die rein vedantische Lehre der hermetischen Philosophie hinzu, dass 
„die Schöpfung, somit die Periode der Aktivität (Manvantara) Gottes ist, der nach hermetischem 
Denken (oder welches nach vedantischem Denken) zwei Modi hat – Aktivität oder Existenz, Gott 
entwickelte sich (Deus explicitus) ; und Passivität des Seins (Pralaya) Gott involviert (Deus 
implicitus). Beide Modi sind perfekt und vollständig, ebenso wie die Wach- und Schlafzustände des 
Menschen. Fichte, der deutsche Philosoph, unterschied das Sein (Seyn) als Eins, das wir nur durch 
die Existenz (Daseyn), als das Vielfache kennen. Diese Ansicht ist durch und durch hermetisch. Die 
„Idealen Formen” sind die archetypischen oder formativen Ideen der Neuplatoniker; die ewigen 
und subjektiven Konzepte von Dingen, die im göttlichen Geist vor dem „Werden” existieren” (S. 
134), aus dem alle Dinge hervorgehen, während der Autor der „Philosophie des Unbewussten” 
(nur in dieser Hinsicht) einer Lösung des großen Geheimnisses so nahe gekommen ist, wie es einem
sterblichen Menschen möglich ist. 

Nur wenige, ob in der antiken oder mittelalterlichen Philosophie, haben es gewagt, sich diesem 
Thema zu nähern oder es auch nur anzudeuten. Paracelsus erwähnt es in Form einer 
Schlussfolgerung. Alle christlichen Kabbalisten verstanden die östliche Grundidee gut: Die aktive 
Kraft, die „ewige Bewegung des großen Atems” erweckt den Kosmos nur zu Beginn jeder neuen 
Periode, setzt ihn durch die beiden gegensätzlichen Kräfte* in Bewegung und lässt ihn so auf der 
Ebene der Illusion objektiv werden. Mit anderen Worten, diese doppelte Bewegung überträgt den 
Kosmos von der Ebene des ewigen Ideals auf die der endlichen Manifestation, oder von der 
noumenalen auf die phänomenale Ebene. 
Alles, was ist, war und sein wird, ist ewig, selbst die unzähligen Formen, die nur in ihrer objektiven,



nicht in ihrer idealen Form endlich und vergänglich sind. Sie existierten als Ideen in der Ewigkeit† 
und werden, wenn sie vergehen, als Reflexionen weiterbestehen. Weder die Form des Menschen 
noch die eines Tieres, einer Pflanze oder eines Steins wurde jemals erschaffen, und erst auf unserer 
Ebene begann sie „Werden”, d. h. die Objektivierung in ihre gegenwärtige Materialität oder die 
Ausdehnung von innen nach außen, von der sublimiertesten und übersinnlichen Essenz zu ihrer 
gröbsten Erscheinungsform. Daher existierten unsere menschlichen Formen in der Ewigkeit als 
astralische oder ätherische Prototypen; nach diesen Vorbildern entwickelten die Geistwesen (oder 
Götter), deren Aufgabe es war, sie in objektives Sein und irdisches Leben zu bringen, die 
protoplasmatischen Formen der zukünftigen Egos aus ihrer eigenen Essenz. Danach, als dieses 
menschliche Upadhi oder Grundmodell fertig war, begannen die natürlichen irdischen Kräfte auf 
diese übersinnlichen Modelle einzuwirken, die neben ihren eigenen, auch die Elemente aller 
vergangenen pflanzlichen und zukünftigen tierischen Formen dieses Globus in sich enthielten. 
Daher durchlief die äußere Hülle des Menschen jeden pflanzlichen und tierischen Körper, bevor sie 
die menschliche Gestalt annahm. Da dies vollständig sein wird,

* Die zentripetalen und zentrifugalen Kräfte, die männlich und weiblich, positiv und negativ, 
physisch und spirituell sind, wobei beide die eine Urkraft bilden.
† Der Okkultismus lehrt, dass nichts, weder von der Natur noch vom Menschen, eine Form erhalten
kann, deren Idealtyp nicht bereits auf der subjektiven Ebene existiert. Mehr noch: Keine solche 
Form oder Gestalt kann in das Bewusstsein des Menschen eindringen oder sich in seiner 
Vorstellung entwickeln, die nicht zumindest annähernd als Prototyp existiert.

beschrieben in Buch II. mit den dazugehörigen Kommentaren, es besteht keine Notwendigkeit, hier 
mehr darüber zu sagen.
Nach der hermetisch-kabbalistischen Philosophie von Paracelsus ist es Yliaster – der Vorfahr des 
gerade geborenen Protyle, der von Herrn Crookes in der Chemie eingeführt wurde – oder die 
ursprüngliche Protomateria, aus der sich der Kosmos entwickelt hat.
„Als die Evolution stattfand, teilte sich der Yliaster. . . . schmolz und löste sich auf und entwickelte 
aus sich selbst heraus das Ideos oder Chaos, das jeweils als Mysterium magnum, Iliados, Limbus 
Major oder Ursubstanz bezeichnet wird. Diese Ursubstanz ist monistischer Natur und manifestiert 
sich nicht nur als lebenswichtige Aktivität, als spirituelle Kraft, als unsichtbare, unbegreifliche und 
unbeschreibliche Macht, sondern auch als lebenswichtige Materie, aus der die Substanz der 
Lebewesen besteht.” In diesem Ideos der Ursubstanz oder dem Proto-ilos – der Matrix aller 
geschaffenen Dinge – ist die Substanz enthalten, aus der alles gebildet ist. Es ist das Chaos, aus dem
der Makrokosmos und später durch Evolution und Teilung in Mysteria Specialia* jedes einzelne 
Wesen entstanden ist. „Alle Dinge und alle elementaren Substanzen waren darin in potentia, aber 
nicht actu enthalten“ –, dass „Paracelsus offenbar vor dreihundert Jahren die moderne Entdeckung 
der ‚Kraft der Materie‘ vorweggenommen hat“ (S. 42).
Dieser Magnus Limbus oder Yliaster von Paracelsus ist also einfach unser alter Freund „Vater-
Mutter“ im Inneren, bevor er im Raum erschien, aus der zweiten und anderen Strophen. Er ist die 
universelle Matrix des Kosmos, personifiziert im dualen Charakter von Makro- und Mikrokosmos 
(oder dem Universum und unserem Globus)† durch Aditi-Prakriti, die spirituelle und die physische 
Natur. Denn wir finden in Paracelsus die Erklärung, dass „der Magnus Limbus die Wiege ist, aus 
der alle Geschöpfe hervorgegangen sind, so wie ein Baum aus einem kleinen Samen wächst; mit 
dem Unterschied jedoch, dass der große Limbus seinen Ursprung im Wort hat, während der Limbus 
minor (der irdische Samen oder das Sperma) seinen Ursprung in der Erde hat.

* Dieses Wort wird von Dr. Hartmann anhand der Originaltexte von Paracelsus wie folgt erklärt. 
Nach Ansicht dieses großen Rosenkreuzers ist „Mysterium alles, woraus sich etwas entwickeln 
kann, das nur in keimhafter Form darin enthalten ist. Ein Samenkorn ist das ‚Mysterium’ einer 
Pflanze, ein Ei das eines lebenden Vogels usw.”
† Nur die mittelalterlichen Kabbalisten, die den Juden und ein oder zwei Neuplatonikern folgten, 



wandten den Begriff Mikrokosmos auf den Menschen an. Die antike Philosophie bezeichnete die 
Erde als Mikrokosmos des Makrokosmos und den Menschen als das Ergebnis beider. 

Der große Limbus ist der Same, aus dem alle Wesen hervorgegangen sind, und der kleine Limbus 
ist jedes einzelne Wesen, das seine Form reproduziert und selbst vom „Großen“ hervorgebracht 
wurde. Letzteres besitzt alle Eigenschaften des Großen, so wie ein Sohn eine ähnliche 
Beschaffenheit wie sein Vater hat.“ (Siehe Kommentar. Buch II. Absatz iii.) 

„Als Yliaster sich auflöste, begann Ares, die trennende, differenzierende und individualisierende 
Kraft (Fohat, ein weiterer alter Freund), zu wirken. Alle Schöpfung erfolgte als Folge der Trennung.
Aus den Ideos entstanden die Elemente Feuer, Wasser, Luft und Erde, deren Geburt jedoch nicht auf
materielle Weise oder durch einfache Trennung erfolgte“, sondern durch spirituelle und 
dynamische, nicht einmal komplexe Kombinationen – z. B. mechanische Vermischung im 
Gegensatz zu chemischer Kombination – so wie Feuer aus einem Kieselstein oder ein Baum aus 
einem Samen entstehen kann, obwohl ursprünglich weder Feuer im Kieselstein noch ein Baum im 
Samen vorhanden ist. 

Der Geist ist lebendig, und das Leben ist Geist, und Leben und Geist (Prakriti Purusha) (?) bringen 
alle Dinge hervor, aber sie sind im Wesentlichen eins und nicht zwei. Auch die Elemente haben 
jeweils ihren eigenen Yliaster, denn alle Aktivitäten der Materie, in jeder Form, sind nur ein 
Ausfluss derselben Quelle. Aber so, wie aus dem Samen die Wurzeln mit ihren Fasern wachsen, 
danach der Stiel mit seinen Zweigen und Blättern und zuletzt die Blüten und Samen, so wurden 
auch alle Wesen aus den Elementen geboren und bestehen aus elementaren Substanzen, aus denen 
andere Formen entstehen können, die die Eigenschaften ihrer Eltern tragen.“ („Diese Lehre, die vor 
300 Jahren gepredigt wurde“, bemerkt der Übersetzer, „ist identisch mit derjenigen, die das 
moderne Denken revolutioniert hat, nachdem sie von Darwin neu formuliert und ausgearbeitet 
wurde. Sie wurde von Kapila in der Sankhya-Philosophie noch weiter ausgearbeitet.“) 
Die Elemente als Mütter aller Geschöpfe sind von unsichtbarer, spiritueller Natur und haben 
Seelen.* Sie alle entspringen dem „Mysterium Magnum.“ (Philosophia ad Athenienses.) 
Vergleichen Sie dies mit dem Vishnu Purana. „Aus Pradhana (Ursubstanz), über die Kshetrajna 
(verkörperter Geist) herrscht, geht die Entwicklung dieser Eigenschaften hervor. . . . Aus dem 
großen Prinzip Mahat (universeller Intellekt oder Geist) . . . geht hervor

* Der östliche Okkultist sagt – „werden von den spirituellen Wesen geleitet und informiert” – den 
Arbeitern in den unsichtbaren Welten und hinter dem Schleier der okkulten Natur oder der Natur in
Abscondito.

der Ursprung der subtilen Elemente und daraus die Sinnesorgane . . .” (Buch I., ii.).
So lässt sich zeigen, dass alle grundlegenden Wahrheiten der Natur in der Antike universell waren 
und dass die Grundvorstellungen über Geist, Materie und das Universum oder über Gott, Substanz 
und Mensch identisch waren. Betrachtet man die beiden ältesten religiösen Philosophien der Welt, 
den Hinduismus und den Hermetismus, aus den Schriften Indiens und Ägyptens, so ist die Identität 
der beiden leicht zu erkennen.
Dies wird jedem klar, der die neueste Übersetzung und Wiedergabe der eben erwähnten 
„Hermetischen Fragmente“ liest, die von unserer verstorbenen Freundin Dr. Anna Kingsford 
angefertigt wurde. Obwohl diese Fragmente durch ihre Weitergabe durch griechische und 
christliche Sekten entstellt und verfälscht wurden, hat die Übersetzerin die Schwachstellen sehr 
geschickt und intuitiv erkannt und versucht, sie durch Erklärungen und Fußnoten zu beheben. Und 
sie sagt: „Die Schöpfung der sichtbaren Welt durch die ‚arbeitenden Götter’ oder Titanen als 
Vertreter des höchsten Gottes* ist eine durch und durch hermetische Idee, die in allen religiösen 
Systemen wiederzufinden ist und mit der modernen wissenschaftlichen Forschung (?) 
übereinstimmt, die uns überall die göttliche Kraft zeigt, die durch die Naturkräfte wirkt. ”



„Dieses universelle Wesen, das alles enthält und alles ist, hat die Seele und die Welt, alles, was die 
Natur umfasst, in Bewegung gesetzt, sagt Hermes. In der vielfältigen Einheit des universellen 
Lebens sind die unzähligen Individualitäten, die sich durch ihre Variationen unterscheiden, dennoch
so vereint, dass das Ganze eins ist und dass alles aus der Einheit hervorgeht.” (Asclepios, Teil I.)
„Gott ist nicht ein Geist, sondern die Ursache, dass der Geist ist; nicht ein Geist, sondern die 
Ursache, dass der Geist ist; nicht Licht, sondern die Ursache, dass das Licht ist.“ (Divine Pymander,
Buch IX., v. 64.)
Das Obige zeigt deutlich, dass „Der göttliche Pymander“, so sehr er auch in einigen Passagen durch
christliche „Glättung“ verzerrt wurde, dennoch von einem Philosophen geschrieben wurde, während
die meisten der sogenannten „hermetischen Fragmente“ das Werk sektiererischer Heiden sind, die 
zu einem anthropomorphen höchsten Wesen neigen. Dennoch sind beide ein Echo der esoterischen 
Philosophie und der hinduistischen Puranas.
Vergleichen Sie zwei Anrufungen, eine an das hermetische „Höchste All“, die

* Ein häufiger Ausdruck in den genannten Fragmenten, gegen den wir Einwand erheben. Der 
universelle Geist ist kein Wesen oder „Gott”.

andere an das „Höchste All” der späteren Arier. In einem von Suidas zitierten hermetischen 
Fragment (siehe Mrs. Kingsfords „Die Jungfrau der Welt”) heißt es: —
„ Ich beschwöre dich, Himmel, heiliges Werk des großen Gottes; ich beschwöre dich, Stimme des 
Vaters, ausgesprochen am Anfang, als die universelle Welt geschaffen wurde; ich beschwöre dich 
durch das Wort, einziger Sohn des Vaters, der alle Dinge erhält; sei gnädig, sei gnädig.”

Dem geht Folgendes voraus: „So war das ideale Licht vor dem idealen Licht, und die leuchtende 
Intelligenz der Intelligenz war immer da, und ihre Einheit war nichts anderes als der Geist, der das 
Universum umhüllt. 
Aus ihm sind weder Gott noch Engel, noch irgendwelche anderen Wesenheiten, denn er (es?) ist der
Herr aller Dinge und die Kraft und das Licht; und alles hängt von ihm (es?) ab und ist in ihm (es?), 
usw.“ (Fragmente aus den Schriften des Hermes an Ammon.)
Dem widerspricht derselbe Trismegistos, der zu sagen scheint: „Es ist unmöglich, von Gott zu 
sprechen. Denn das Körperliche kann das Unkörperliche nicht ausdrücken. Das, was keinen Körper,
keine Erscheinung, keine Form und keine Materie hat, kann nicht mit den Sinnen erfasst werden. 
Ich verstehe, Tatios, ich verstehe, dass es unmöglich ist, zu definieren – das ist Gott.“ (Physical 
Eclogues, Florilegium of Stobaeus.)
Der Widerspruch zwischen den beiden Passagen ist offensichtlich; und dies zeigt, (a) dass Hermes 
ein allgemeiner Nom de Plume war, der von einer Reihe von Generationen von Mystikern aller 
Couleur verwendet wurde, und (b) dass man große Unterscheidungskraft walten lassen muss, bevor 
man ein Fragment als esoterische Lehre akzeptiert, nur weil es unbestreitbar alt ist. Vergleichen wir 
nun das Obige mit einer ähnlichen Anrufung in den hinduistischen Schriften – zweifellos ebenso alt,
wenn nicht sogar weit älter. Hier ist es Parasara, der arische „Hermes”, der Maitreya, den indischen 
Asklepios, unterweist und Vishnu in seiner dreifachen Hypostase anruft.
„Ehre sei dem unveränderlichen, heiligen, ewigen Höchsten Vishnu, von einer universellen Natur, 
dem Mächtigen über alles; ihm, der Hiranyagarbha, Hari und Sankara (Brahma, Vishnu und Shiva) 
ist, dem Schöpfer, Erhalter und Zerstörer der Welt; zu Vasudeva, dem Befreier (seiner Verehrer); zu 
ihm, dessen Wesen sowohl einheitlich als auch vielfältig ist; der sowohl subtil als auch körperlich, 
indiskret und diskret ist; zu Vishnu, der Ursache der endgültigen Befreiung, der Ursache der 
Schöpfung, der Existenz, dem Ende der Welt; der die Wurzel der Welt ist und der aus der Welt 
besteht.” (Vish. Purana, Buch L.)
Dies ist eine großartige Anrufung, voller philosophischer Bedeutung, die ihr zugrunde liegt; aber für
die profanen Massen ist sie ebenso suggestiv wie die erste, die sich auf ein anthropomorphes Wesen
bezieht. Wir müssen das Gefühl respektieren, das beide diktiert hat; aber wir können nicht umhin, es



in völliger Disharmonie mit seiner inneren Bedeutung zu finden, sogar mit der, die in derselben 
hermetischen Abhandlung zu finden ist, in der es heißt:
„Die Wirklichkeit ist nicht auf der Erde, mein Sohn, und sie kann auch nicht dort sein. ... Nichts auf 
der Erde ist real, es gibt nur Erscheinungen. ... Er (der Mensch) ist nicht real, mein Sohn, als 
Mensch. Das Reale besteht einzig und allein in sich selbst und bleibt, was es ist. ... Der Mensch ist 
vergänglich, daher ist er nicht real, er ist nur Erscheinung, und Erscheinung ist die höchste Illusion.
Tatios: Dann sind auch die Himmelskörper selbst nicht real, mein Vater, da auch sie sich verändern?
Trismegistos: Das, was der Geburt und der Veränderung unterworfen ist, ist nicht real. ... In ihnen 
liegt eine gewisse Falschheit, da auch sie veränderlich sind. 
Tatios: Und was ist dann die ursprüngliche Wirklichkeit?
Trismeg.: Das, was eins und allein ist, oh Tatios; das, was nicht aus Materie besteht und in keinem 
Körper ist. Das weder Farbe noch Form hat, das sich nicht verändert und nicht übertragen wird, 
sondern immer ist.
Dies steht ganz im Einklang mit der vedantischen Lehre. Der Leitgedanke ist okkult, und viele 
Passagen in den hermetischen Fragmenten gehören vollständig zur Geheimlehre. Letztere lehrt, 
dass das gesamte Universum von intelligenten und semi-intelligenten Kräften und Mächten regiert 
wird, wie von Anfang an dargelegt. Die christliche Theologie akzeptiert und verlangt sogar den 
Glauben daran, nimmt jedoch eine willkürliche Unterteilung vor und bezeichnet sie als „Engel” und
„Teufel”. Die Wissenschaft leugnet deren Existenz und verspottet diese Vorstellung. Spiritualisten 
glauben an die Geister der Toten und leugnen darüber hinaus jegliche andere Art oder Klasse 
unsichtbarer Wesen. Die Okkultisten und Kabbalisten sind somit die einzigen rationalen Ausleger 
der alten Traditionen, die nun einerseits in dogmatischem Glauben und andererseits in dogmatischer
Leugnung gipfeln. Denn sowohl der Glaube als auch der Unglaube umfassen jeweils nur einen 
kleinen Teil der unendlichen Horizonte spiritueller und physischer Manifestationen; und somit 
haben beide von ihren jeweiligen Standpunkten aus Recht, und beide irren sich in der Annahme, 
dass sie das Ganze innerhalb ihrer eigenen speziellen und engen Grenzen umschreiben können; 
denn – das können sie niemals. In dieser Hinsicht zeigen Wissenschaft, Theologie und sogar 
Spiritualismus wenig mehr Weisheit als die Anhänger der alten Traditionen, die heute in 
dogmatischem Glauben auf der einen Seite und dogmatischer Ablehnung auf der anderen Seite 
gipfeln.

Da die einzigen heute noch existierenden Werke zu dem hier behandelten Thema, die den Profanen 
der westlichen „zivilisierten” Rassen zugänglich sind, die oben erwähnten hermetischen Bücher 
oder vielmehr hermetischen Fragmente sind, können wir sie im vorliegenden Fall mit den Lehren 
der esoterischen Philosophie vergleichen. Zu diesem Zweck aus anderen Werken zu zitieren, wäre 
sinnlos, da die Öffentlichkeit nichts über die chaldäischen Werke weiß, die ins Arabische übersetzt 
und von einigen Sufi-Eingeweihten aufbewahrt werden. Daher muss man sich zum Vergleich auf 
die „Definitionen des Asklepios” stützen, die kürzlich von Mrs. A. Kingsford, F.T.S., 
zusammengestellt und kommentiert wurden und von denen einige Aussagen in bemerkenswerter 
Übereinstimmung mit der esoterischen östlichen Lehre stehen. Obwohl nicht wenige Passagen 
einen starken Eindruck späterer christlicher Einflüsse zeigen, entsprechen die Eigenschaften der 
Genien* und Götter insgesamt doch denen der östlichen Lehren, während es in anderen Punkten 
Passagen gibt, die sich stark von unseren Lehren unterscheiden. Hier sind einige Beispiele: —

* Die hermetischen Philosophen nannten Theoi, Götter, Genien und Daimonen (im Originaltext) 
jene Wesenheiten, die wir Devas (Götter), Dhyan Chohans, Chitkala (Kwan-yin, wie sie die 
Buddhisten nennen) und mit anderen Namen bezeichnen. 

Die Daimones sind – im sokratischen Sinne und sogar im orientalischen und lateinischen 
theologischen Sinne – die Schutzgeister der Menschheit; „diejenigen, die in der Nachbarschaft der 
Unsterblichen wohnen und von dort aus über die menschlichen Angelegenheiten wachen”, wie 
Hermes es ausdrückt. In der esoterischen Sprache werden sie Chitkala genannt, von denen einige 



diejenigen sind, die den Menschen aus ihrer eigenen Essenz mit seinem vierten und fünften Prinzip 
ausgestattet haben; andere sind die sogenannten Pitris. Dies wird erklärt werden, wenn wir zur 
Erzeugung des vollständigen Menschen kommen. Die Wurzel des Namens ist Chiti, „das, wodurch 
die Wirkungen und Folgen von Handlungen und Arten des Wissens für den Gebrauch der Seele 
ausgewählt werden“, oder das Gewissen, die innere Stimme im Menschen. Bei den Yogis ist Chiti 
ein Synonym für Mahat, dem ersten und göttlichen Intellekt; aber in der esoterischen Philosophie ist
Mahat die Wurzel von Chiti, sein Keim; und Chiti ist eine Eigenschaft von Manas in Verbindung 
mit Buddhi, eine Eigenschaft, die durch spirituelle Affinität ein Chitkala anzieht, wenn es sich im 
Menschen ausreichend entwickelt hat. Deshalb wird gesagt, dass Chiti eine Stimme ist, die 
mystisches Leben erlangt und zu Kwan-Yin wird.

Auszüge aus einem privaten Kommentar,* bisher geheim: —
(xvii.) „Die ursprüngliche Existenz in der ersten Dämmerung des Maha-Manwantara (nach dem 
Maha-Pralaya, das auf jedes Zeitalter Brahmas folgt, ist eine bewusste spirituelle Eigenschaft. In 
den manifestierten Welten (Sonnensystemen) ist sie in ihrer objektiven Subjektivität, wie der Film 
aus einem göttlichen Atemzug für den Blick des entrückten Sehers. Sie breitet sich aus, während sie
aus Laya† durch die Unendlichkeit, als farblose spirituelle Flüssigkeit strömt. Sie befindet sich auf 
der siebten Ebene und in ihrem siebten Zustand in unserer planetarischen Welt.‡
(xviii.) „Sie ist Substanz für unser spirituelles Sehen. Von Menschen in ihrem Wachzustand kann sie
nicht so genannt werden; deshalb haben sie sie in ihrer Unwissenheit „Gottesgeist” genannt. (xix.) 
„Sie existiert überall und bildet das erste Upadhi (Fundament), auf dem unsere Welt 
(Sonnensystem) aufgebaut ist. Außerhalb des letzteren ist sie in ihrer ursprünglichen Reinheit nur 
zwischen den Sonnensystemen oder den Sternen des Universums zu finden, den bereits geformten 
oder sich formenden Welten; diejenigen in Laya ruhen, währenddessen in ihrem Schoß. Da seine 
Substanz sich von der auf der Erde bekannten unterscheidet, glauben die Bewohner der Erde, die 
durch sie hindurchsehen, in ihrer Illusion und Unwissenheit, dass es sich um leeren Raum handelt. 
Es gibt keinen Fingerbreit (angula) leeren Raums im gesamten grenzenlosen (Universum). . . (xx.) 
„Materie oder Substanz ist innerhalb unserer Welt siebenfach, wie sie es auch außerhalb davon ist. 
Darüber hinaus ist jeder ihrer Zustände oder Prinzipien in sieben Dichtegrade unterteilt. 
Surya (die Sonne) zeigt in ihrer sichtbaren Reflexion den ersten oder niedrigsten Zustand des 
siebten, des höchsten Zustands der universellen Präsenz, des Reinen, des ersten manifestierten 
Atems des ewig Unmanifestierten sat (Seins). Alle zentralen physischen oder objektiven Sonnen 
befinden sich in ihrer Substanz im niedrigsten Zustand des ersten Prinzips des Atems. Keine von 
ihnen ist mehr als die Reflexion ihrer Primärsonnen, die vor den Blicken aller, außer den Dhyan 
Chohans, verborgen sind, deren körperliche Substanz zur fünften Abteilung des siebten Prinzips der
Muttersubstanz gehört und die

* Diese (Lehre) bezieht sich nicht auf Prakriti-Purusha jenseits der Grenzen unseres kleinen 
Universums.
† Der ultimative Ruhezustand: der Nirvana-Zustand des siebten Prinzips.
‡ Die Lehre wird vollständig von unserer Bewusstseinsebene aus vermittelt.

daher vier Stufen höher als die reflektierte Substanz der Sonne. 
Da es sieben Dhatu (Hauptsubstanzen im menschlichen Körper) gibt, so gibt es sieben Kräfte im 
Menschen und in der gesamten Natur. (xxi.) „Die wahre Substanz des Verborgenen (Sonne) ist ein 
Kern aus Muttersubstanz.* Sie ist das Herz und die Matrix aller lebendigen und existierenden 
Kräfte in unserem Sonnenuniversum. Es ist der Kern, von dem aus sich alle Kräfte auf ihren 
zyklischen Reisen ausbreiten, die die Atome in ihren funktionalen Aufgaben in Gang setzen, und 
der Brennpunkt, in dem sie sich alle elf Jahre in ihrer siebten Essenz wieder treffen. Wer dir sagt, er 
habe die Sonne gesehen, lach ihn aus†, als hätte er gesagt, die Sonne bewege sich wirklich auf 
ihrem täglichen Weg vorwärts . . . .(xxiii). 
„Aufgrund ihrer siebenfachen Natur wird die Sonne von den Alten als eine Sonne beschrieben, die 



von sieben Pferden gezogen wird, die den Metern der Veden entsprechen; oder, wiederum, dass, 
obwohl sie mit den sieben „Gaina” (Seinsarten) in ihrer Umlaufbahn identifiziert wird, sie sich von 
ihnen unterscheidet,‡ wie sie tatsächlich ist; ebenso wie sie sieben Strahlen hat, die sie tatsächlich 
hat . . . . (xxv.) 
„Die sieben Wesen in der Sonne sind die sieben Heiligen, die aus der innewohnenden Kraft in der 
Matrix der Mutter-Substanz selbst geboren sind. Sie sind es, die die sieben Hauptkräfte aussenden, 
die Strahlen genannt werden, die sich zu Beginn des Pralaya in sieben neuen Sonnen für das nächste
Manvantara konzentrieren werden. Die Energie, aus der sie in jeder Sonne zu bewusster Existenz 
erwachen, ist das, was manche Menschen Vishnu nennen (siehe Fußnote unten), das der Atem der 
Absolutheit ist.
Wir nennen es das manifestierte Leben des Einen – selbst ein Spiegelbild des Absoluten . . . (xxvi.) 
„Letzteres darf niemals in Worten oder Reden erwähnt werden, damit es nicht einen Teil unserer 
spirituellen Energien wegnimmt, die nach seinem Zustand streben und sich immer weiter spirituell 
zu ihm hinziehen, so wie das gesamte physische Universum sich zu seinem manifestierten Zentrum 
hinzieht – kosmisch gesehen (xxvii.). 
„Das Erstere – die ursprüngliche Existenz – kann bezeichnet werden als

* Oder der „Traum der Wissenschaft”, die urzeitliche, wirklich homogene Materie, die kein 
Sterblicher in dieser Rasse oder Runde objektiv machen kann.
† „Vishnu in Form der aktiven Sonnenenergie geht weder auf noch unter und ist gleichzeitig die 
siebenfache Sonne und von ihr getrennt”, sagt Vishnu Purana (Buch II., Kap. 11) .
‡ „So wie ein Mensch sich einem auf einem Ständer befindlichen Spiegel nähert und darin sein 
eigenes Bild betrachtet, so ist die Energie oder Reflexion von Vishnu (der Sonne), niemals getrennt, 
sondern verbleibt in der Sonne, wie in einem dort aufgestellten Spiegel“ („Vishnu Purana“).

Zustand des Einen Lebens, wie erklärt, ein Film zu kreativen oder formativen Zwecken. Er 
manifestiert sich in sieben Zuständen, die mit ihren siebenfachen Unterteilungen die neunundvierzig
Feuer* sind, die in heiligen Büchern erwähnt werden . . . .(xxix.) 
„Der erste ist die Mutter‘ (prima materia). Sie trennt sich in ihre sieben primären Zustände und 
bewegt sich zyklisch nach unten; wenn† sie sich in ihrem letzten Prinzip als grobe Materie 
konsolidiert hat, dreht sie sich um sich selbst und informiert mit der siebten Emanation des letzten, 
das erste und niedrigste Element (die Schlange, die sich in den Schwanz beißt). In einer Hierarchie, 
oder Ordnung des Seins, ist die siebte Emanation ihres letzten Prinzips: —
(a) Im Mineral, der Funke, der darin latent liegt, und durch das Positive, das das Negative erweckt 
(und so weiter), zu seinem vergänglichen Dasein berufen wird. 
(b) In der Pflanze ist es diese lebenswichtige und intelligente Kraft, die den Samen informiert und 
ihn zu einem Grashalm, oder einer Wurzel und einem Bäumchen entwickelt. Es ist der Keim, der 
zum Upadhi der sieben Prinzipien des Wesens wird, in dem er wohnt, und sie hervorbringt, während
dieses wächst und sich entwickelt.
(c) In jedem Tier tut es dasselbe. Es ist sein Lebensprinzip und seine Lebenskraft, sein Instinkt und 
seine Eigenschaften, seine Merkmale und besonderen Eigenheiten.
(d) Dem Menschen gibt es alles, was es auch allen anderen manifestierten Einheiten in der Natur 
schenkt; aber es entwickelt darüber hinaus die Reflexion aller seiner neunundvierzig Feuer in ihm. 
Jedes seiner sieben Prinzipien ist ein vollwertiger Erbe und Teilhaber der sieben Prinzipien der 
„großen Mutter”. 
Der Atem ihres ersten Prinzips ist sein Geist (Atma). 
Ihr zweites Prinzip ist Buddhi (Seele). Wir nennen es fälschlicherweise das siebte. 
Das dritte versorgt ihn mit (a) dem Gehirnstoff auf der physischen Ebene und (b) mit dem Geist, 
der es bewegt – [das ist die menschliche Seele. – h.p.b.] – entsprechend seinen organischen 
Fähigkeiten.
(e) Es ist die leitende Kraft in den kosmischen und irdischen Elementen. Es wohnt im Feuer, das aus
seinem latenten in sein aktives Dasein hervorgerufen wurde; denn alle sieben Unterteilungen des * 



* * Prinzips wohnen im irdischen Feuer. Es wirbelt im Wind, weht mit dem Hurrikan, und versetzt 
die Luft in Bewegung, die ebenfalls an einem seiner Prinzipien beteiligt ist. Zyklisch reguliert es die
Bewegung

* In „Vishnu” und anderen Puranas.
† Siehe die hermetische „Natur”, „die zyklisch in die Materie hinabsteigt, wenn sie dem 
‚himmlischen Menschen’ begegnet”.

des Wassers, zieht die Wellen an und stößt sie ab* nach festen Gesetzen, deren siebtes Prinzip die 
informierende Seele ist.
(f) Seine vier höheren Prinzipien enthalten den Keim, der sich zu den kosmischen Göttern 
entwickelt; seine drei niedrigeren Prinzipien zeugen das Leben der Elemente (Elementarwesen).
(g) In unserer Sonnenwelt ist die Eine Existenz Himmel und Erde, die Wurzel und die Blume, die 
Handlung und der Gedanke. Sie ist in der Sonne und ebenso in der Glühwürmchen. Kein Atom 
kann ihr entkommen. Deshalb haben die alten Weisen sie weise als den manifestierten Gott in der 
Natur bezeichnet. ”
In diesem Zusammenhang mag es interessant sein, den Leser daran zu erinnern, was Herr Subba 
Row über die Kräfte gesagt hat – mystisch definiert. Siehe „Fünf Jahre Theosophie” und „Die zwölf
Zeichen des Tierkreises”. Er sagt:
„Kanya (das sechste Zeichen des Tierkreises oder Jungfrau) bedeutet Jungfrau und steht für Sakti 
oder Mahamaya. Das Zeichen . . . ist das sechste Rasi oder die sechste Unterteilung und weist 
darauf hin, dass es in der Natur sechs primäre Kräfte gibt (die durch die siebte synthetisiert 
werden).” . . . Diese Sakti stehen wie folgt: —
(1.) Parasakti. Wörtlich die große oder höchste Kraft oder Macht. Sie bedeutet und umfasst die 
Kräfte des Lichts und der Wärme.
(2.) Jnanasakti. . . . Die Kraft des Intellekts, der wahren Weisheit oder des Wissens. Sie hat zwei 
Aspekte:
Im Folgenden sind einige ihrer Manifestationen aufgeführt, wenn sie unter dem Einfluss oder der 
Kontrolle materieller Bedingungen stehen. 
(a) Die Kraft des Geistes, unsere Empfindungen zu interpretieren. 
(b) Seine Kraft, vergangene Ideen (Erinnerungen) abzurufen und zukünftige Erwartungen zu 
wecken. 
(c) Seine Kraft, die sich in dem zeigt, was moderne Psychologen als „Gesetze der Assoziation” 
bezeichnen, die es ihm ermöglichen, dauerhafte Verbindungen zwischen verschiedenen Gruppen 
von Empfindungen und Empfindungsmöglichkeiten herzustellen und so die Vorstellung oder Idee 
eines äußeren Objekts zu erzeugen. 
(d) Seine Kraft, unsere Ideen durch die geheimnisvolle Verbindung der Erinnerung miteinander zu 
verknüpfen und so die Vorstellung vom Selbst oder der Individualität zu erzeugen; einige seiner 
Erscheinungsformen, wenn es von den Fesseln der Materie befreit ist, sind – (a) Hellsehen, (b) 
Psychometrie.
(3.) Itchasakti – die Kraft des Willens. Seine gewöhnlichste Erscheinungsform

* Die Verfasser des Obigen kannten die physikalische Ursache der Gezeiten, der Wellen usw. sehr 
wohl. Hier ist der informierende Geist des gesamten kosmischen Sonnenkörpers gemeint, auf den 
immer dann Bezug genommen wird, wenn solche Ausdrücke aus mystischer Sicht verwendet 
werden.

ist die Erzeugung bestimmter Nervenströme, die die Muskeln in Bewegung setzen, die zur 
Erreichung des gewünschten Ziels erforderlich sind.

(4.) Kriyasakti. Die geheimnisvolle Kraft des Denkens, die es ihm ermöglicht, durch seine eigene 
innewohnende Energie äußere, wahrnehmbare, phänomenale Ergebnisse hervorzubringen. Die 



Alten glaubten, dass sich jede Idee äußerlich manifestiert, wenn man seine Aufmerksamkeit tief auf 
sie konzentriert. Ebenso wird ein intensiver Wille zum gewünschten Ergebnis führen.
Ein Yogi vollbringt seine Wunder im Allgemeinen mit Hilfe von Itchasakti und Kriyasakti.
(5.) Kundalini Sakti. Die Kraft oder Macht, die sich auf einem gekrümmten Weg bewegt. Es ist das 
universelle Lebensprinzip, das sich überall in der Natur manifestiert. Diese Kraft umfasst die beiden
großen Kräfte der Anziehung und Abstoßung. Elektrizität und Magnetismus sind nur 
Manifestationen davon. Dies ist die Kraft, die jene „kontinuierliche Anpassung der inneren 
Beziehungen an die äußeren Beziehungen” bewirkt, die laut Herbert Spencer die Essenz des Lebens
ist, und jene „kontinuierliche Anpassung der äußeren Beziehungen an die inneren Beziehungen”, 
die die Grundlage der Seelenwanderung, punar janman (Wiedergeburt), in den Lehren der alten 
hinduistischen Philosophen ist. Ein Yogi muss diese Kraft vollständig unterwerfen, bevor er 
Moksham erreichen kann.
(6.) Mantrika-sakti. Die Kraft oder Macht von Buchstaben, Sprache oder Musik. Das Mantra 
Shastra hat diese Kraft in all ihren Erscheinungsformen zum Gegenstand. Der Einfluss der Melodie 
ist eine ihrer gewöhnlichen Erscheinungsformen. Die Kraft des unaussprechlichen Namens ist die 
Krone dieser Sakti.

Die moderne Wissenschaft hat die erste, zweite und fünfte der oben genannten Kräfte nur teilweise 
erforscht, tappt jedoch hinsichtlich der übrigen Kräfte völlig im Dunkeln. Die sechs Kräfte werden 
in ihrer Einheit durch die „Daiviprakriti” (die Siebte, das Licht des Logos) repräsentiert.
Das Obige wird zitiert, um die tatsächlichen hinduistischen Vorstellungen zu diesem Thema 
aufzuzeigen. Es ist alles esoterisch, deckt jedoch nicht einmal ein Zehntel dessen ab, was gesagt 
werden könnte. 
Zum einen sind die sechs Namen der sechs genannten Kräfte die der sechs Hierarchien der Dhyan 
Chohans, die von ihrem Primären, dem siebten, synthetisiert werden, der das fünfte Prinzip der 
kosmischen Natur oder die „Mutter” in ihrem mystischen Sinne personifiziert. 
Allein die Aufzählung der Kräfte der Yogis würde zehn Bände erfordern. Jede dieser Kräfte hat an 
ihrer Spitze eine lebendige bewusste Wesenheit, von der sie eine Emanation ist.

Vergleichen wir jedoch den soeben zitierten Kommentar mit den Worten des „dreimal großen” 
Hermes: —
„Die Schöpfung des Lebens durch die Sonne ist so kontinuierlich wie ihr Licht; nichts hält sie auf 
oder begrenzt sie. Um sie herum, wie eine Armee von Satelliten, befinden sich unzählige Chöre von
Genien. Diese wohnen in der Nachbarschaft der Unsterblichen und wachen von dort aus über die 
menschlichen Angelegenheiten. Sie erfüllen den Willen der Götter (Karma) mittels Stürmen, 
Unwettern, Feuerübergängen und Erdbeben; ebenso durch Hungersnöte und Kriege, um die 
Gottlosigkeit zu bestrafen.* Es ist die Sonne, die alle Geschöpfe erhält und nährt; und so, wie die 
ideale Welt, die die sinnliche Welt umgibt, diese mit Fülle und universeller Vielfalt an Formen 
erfüllt, so vollbringt auch die Sonne, die alles in ihrem Licht umhüllt, überall die Geburt und 
Entwicklung der Geschöpfe. 
„Unter ihrem Befehl steht der Chor der Genien, oder besser gesagt, die Chöre, denn es gibt viele 
und verschiedene, und ihre Zahl entspricht der der Sterne. Jeder Stern hat seine Genien, gut und 
böse von Natur aus, oder vielmehr aufgrund ihrer Wirkung, denn Wirkung ist das Wesen der 
Genien. Alle diese Genien leiten die weltlichen Angelegenheiten,† sie erschüttern und stürzen die 
Verfassung von Staaten und Individuen; sie prägen unsere Seelen mit ihrem Abbild, sie sind in 
unseren Nerven, unserem Mark, unseren Venen, unseren Arterien und unserer Gehirnsubstanz 
präsent. In dem Moment, in dem jeder von uns Leben und Existenz erhält, wird er von den Genien 
(Elementarwesen) in Obhut genommen, die über Geburten herrschen‡ und die unterhalb der 
astralen Mächte (übermenschliche astralen Geister) eingestuft sind. Sie verändern sich ständig, 
nicht immer identisch, sondern kreisförmig.§ Sie durchdringen durch den Körper zwei Teile der 
Seele, damit diese von jedem den Eindruck seiner eigenen Energie empfangen kann. Aber der 
vernünftige Teil der Seele unterliegt nicht den Genien; er ist dazu bestimmt



* Siehe Strophen III und IV und die Kommentare dazu, insbesondere die Kommentare zu Strophe IV.
„Die Lipika und die vier Maharadschas”, die Wirkenden des Karma.
† Und auch „Götter” oder Dhyanis, nicht nur die Genien oder „gelenkten Kräfte”.
‡ Das bedeutet, dass der Mensch aus allen großen Elementen besteht: Feuer, Luft, Wasser, Erde 
und Äther – die Elementarwesen, die jeweils zu diesen Elementen gehören, fühlen sich aufgrund 
ihrer gemeinsamen Essenz zum Menschen hingezogen. Das Element, das in einer bestimmten 
Konstitution vorherrscht, wird das beherrschende Element während des gesamten Lebens sein. 
Wenn beispielsweise bei einem Menschen das irdische, gnomenhafte Element überwiegt, werden die
Gnome ihn dazu bringen, Metalle – Geld und Reichtum usw. – zu assimilieren. „Der tierische 
Mensch ist der Sohn der tierischen Elemente, aus denen seine Seele (sein Leben) geboren wurde, 
und Tiere sind die Spiegel des Menschen“, sagt Paracelsus (De Fundamento Sapientiae). 
Paracelsus war vorsichtig und wollte, dass die Bibel mit seinen Aussagen übereinstimmte, weshalb 
er nicht alles sagte.
§ Zyklischer Fortschritt in der Entwicklung.

für die Aufnahme des Gottes*, der es mit einem sonnigen Strahl erleuchtet. 
Diejenigen, die auf diese Weise erleuchtet sind, sind wenige, und von ihnen halten sich die Genien 
fern: Denn weder Genien noch Götter haben irgendeine Macht in der Gegenwart eines einzigen 
Strahls Gottes.† Aber alle anderen Menschen, sowohl Seele als auch Körper, werden von Genien 
gelenkt, an die sie sich binden und deren Wirken sie beeinflussen. Die Genien haben dann die 
Kontrolle über weltliche Dinge, und unsere Körper dienen ihnen als Werkzeuge.”

Abgesehen von einigen wenigen sektiererischen Punkten entspricht das Obige dem, was bis vor 
etwa einem Jahrhundert ein allgemeiner Glaube aller Nationen war. Es ist in seinen Grundzügen 
und Merkmalen unter Heiden und Christen gleichermaßen noch immer orthodox, wenn man von 
einer Handvoll Materialisten und Wissenschaftlern absieht.
Denn ob man die Genien von Hermes und seine „Götter“, „Mächte der Finsternis“ und „Engel“ 
nennt, wie in der griechischen und lateinischen Kirche, oder „Geister der Toten“, wie im 
Spiritismus, oder wieder Bhoots und Devas, Shaitan oder Djin, wie sie in Indien und den 
muslimischen Ländern noch immer genannt werden – sie sind alle ein und dasselbe – Illusion. Dies 
sollte jedoch nicht in dem Sinne missverstanden werden, in dem die große philosophische Lehre der
Vedantisten in letzter Zeit von westlichen Schulen verdreht wurde.

Alles, was ist, geht vom Absoluten aus, das allein aufgrund dieser Eigenschaft als die einzige 
Realität gilt – daher muss alles, was diesem Absoluten, dem schöpferischen und ursächlichen 
Element, fremd ist, zweifellos eine Illusion sein. Dies gilt jedoch nur aus rein metaphysischer Sicht.
Ein Mensch, der sich selbst für geistig gesund hält und von seinen Mitmenschen auch so angesehen 
wird, bezeichnet die Visionen seines geisteskranken Bruders – dessen Halluzinationen das Opfer je 
nach Fall entweder glücklich oder äußerst unglücklich machen – ebenfalls als Illusionen und 
Fantasien. Aber wo ist der Verrückte, für den die schrecklichen Schatten in seinem gestörten Geist, 
seine Illusionen, nicht ebenso real und wahrhaftig sind wie die Dinge, die sein Arzt oder sein 
Betreuer sehen kann? Alles in diesem Universum ist relativ, alles ist eine Illusion. 

* Der Gott im Menschen und oft die Inkarnation eines Gottes, ein hoch spiritueller Dhyan Chohan 
in ihm, neben der Gegenwart seines eigenen siebten Prinzips.
† Nun, welcher „Gott” ist hier gemeint? Nicht Gott „der Vater”, die anthropomorphe Fiktion; denn
dieser Gott ist die Gesamtheit der Elohim und hat kein Eigenleben außerhalb der Schar. Außerdem 
ist ein solcher Gott endlich und unvollkommen. Es sind die hohen Eingeweihten und Adepten, die 
hier mit den „wenigen” Menschen gemeint sind. Und es sind genau diese Menschen, die an 
„Götter” glauben und keinen „Gott” kennen, sondern nur eine universelle, unabhängige und 
bedingungslose Gottheit.



Die Erfahrung einer beliebigen Ebene ist für das wahrnehmende Wesen, dessen Bewusstsein sich 
auf dieser Ebene befindet, eine Realität, auch wenn diese Erfahrung aus rein metaphysischer Sicht 
als objektiv nicht real angesehen werden kann. Aber es sind nicht die Metaphysiker, sondern die 
Physiker und Materialisten, gegen die die esoterischen Lehren ankämpfen müssen, denn für diese 
haben Lebenskraft, Licht, Schall, Elektrizität und sogar die objektiv wirkende Anziehungskraft des 
Magnetismus keine objektive Existenz und existieren lediglich als „Bewegungsformen“, 
„Empfindungen und Einflüsse der Materie“.

Weder die Okkultisten im Allgemeinen noch die Theosophen lehnen, wie manche fälschlicherweise 
glauben, die Ansichten und Theorien der modernen Wissenschaftler ab, nur weil diese Ansichten 
der Theosophie widersprechen. Die erste Regel unserer Gesellschaft lautet: Gebt dem Kaiser, was 
des Kaisers ist. Die Theosophen sind daher die ersten, die den inneren Wert der Wissenschaft 
anerkennen. Wenn jedoch ihre Hohepriester das Bewusstsein auf eine Sekretion der grauen 
Hirnsubstanz und alles andere in der Natur auf eine Bewegungsform reduzieren, protestieren wir 
gegen diese Lehre als unphilosophisch, widersprüchlich und schlichtweg absurd, sowohl aus 
wissenschaftlicher Sicht als auch aus okkultistischer Sicht, die esoterisches Wissen umfasst.
Denn wahrlich, das astrale Licht der verspotteten Kabbalisten birgt seltsame und geheimnisvolle 
Geheimnisse für den, der darin sehen kann; und die Mysterien, die in seinen unaufhörlich gestörten 
Wellen verborgen sind, sind da, ungeachtet der gesamten Materialisten und Spötter.* Diese 
Geheimnisse, zusammen mit

* Das Astral-Licht der Kabbalisten wird von einigen sehr falsch mit „Äther” übersetzt; Letzteres 
wird mit dem hypothetischen Äther der Wissenschaft verwechselt, und beide werden von einigen 
Theosophen als Synonyme für Akasa bezeichnet. Dies ist ein großer Irrtum.
„Eine Eigenschaft von Akasa wird zeigen, wie unzureichend es durch Äther dargestellt wird”, 
schreibt der Autor von Rational Refutations und hilft damit unbewusst dem Okkultismus. „In seiner 
Dimension ist es unendlich; es besteht nicht aus Teilen; und Farbe, Geschmack, Geruch und 
Greifbarkeit gehören nicht zu ihm. Insofern entspricht er genau der Zeit, dem Raum, Isvara („dem 
Herrn“, aber eher der schöpferischen Kraft und Seele – anima mundi). Seine Besonderheit besteht 
im Vergleich dazu darin, dass er die materielle Ursache des Klangs ist. Abgesehen davon könnte 
man ihn für eins mit der Leere halten“ (S. 120).
Es ist zweifellos Leere, insbesondere für Rationalisten. Auf jeden Fall erzeugt Akasa mit Sicherheit 
Leere im Gehirn eines Materialisten. Dennoch ist Akasa, obwohl es nicht der Äther der 
Wissenschaft und auch nicht der Äther der Okkultisten ist, die Letzteren als eines der Prinzipien 
von Akasa definieren, zusammen mit seiner primären Ursache, der Ursache des Klangs, mit 
Sicherheit nur eine physische und spirituelle, keineswegs eine materielle Ursache. Die Beziehungen
[[Fußnote wird auf der nächsten Seite fortgesetzt]]

vielen anderen Geheimnissen, werden für die Materialisten unserer Zeit nicht existent bleiben, so 
wie Amerika für die Europäer zu Beginn des Mittelalters ein nicht existierender Mythos war, 
während die Skandinavier und Norweger diese sehr alte „Neue Welt” bereits mehrere Jahrhunderte 
zuvor erreicht und besiedelt hatten. Aber so wie Kolumbus geboren wurde, um sie 
wiederzuentdecken und die Alte Welt zu zwingen, an die Länder auf der anderen Seite der Welt zu 
glauben, so werden auch Wissenschaftler geboren werden, die die Wunder entdecken werden, von 
denen Okkultisten behaupten, dass sie in den Regionen des Äthers existieren, mit ihren vielfältigen 
und vielgestaltigen Bewohnern und bewussten Wesenheiten. Dann wird die Wissenschaft, nolens 
volens, den alten „Aberglauben” akzeptieren müssen, wie sie schon mehrere andere akzeptiert hat. 
Und nachdem sie einmal gezwungen war, ihn zu akzeptieren – nach den Erfahrungen der 
Vergangenheit zu urteilen –, werden ihre gelehrten Professoren, wie im Fall des Mesmerismus und 
Magnetismus, der jetzt in Hypnotismus umbenannt wurde, höchstwahrscheinlich die Sache selbst 
befürworten und ihren Namen ablehnen. 



Die Wahl der neuen Bezeichnung wird wiederum von den „Bewegungsmodi” abhängen, dem neuen
Namen für die älteren „automatischen physikalischen Prozesse zwischen den Nervenfasern des 
(wissenschaftlichen) Gehirns” von Moleschott; und sehr wahrscheinlich auch von der letzten 
Mahlzeit des Namensgebers; denn laut dem Begründer des neuen hylo-idealistischen Schemas „ist 
die Gehirnaktivität im Grunde dasselbe wie die Chylifizierung”.* 
Würde man also dieser absurden Behauptung Glauben schenken, müsste der neue Name des 
archaischen Begriffs auf die Inspiration der Leber des Namensgebers vertrauen, und nur dann hätten
diese Wahrheiten eine Chance, wissenschaftlich zu werden!
Aber die Wahrheit, so unangenehm sie auch für die allgemein blinde Mehrheit sein mag, hatte 
schon immer ihre Verfechter, die bereit waren, für sie zu sterben, und es sind nicht die Okkultisten, 
die gegen ihre Übernahme durch die Wissenschaft unter welchem neuen Namen auch immer 
protestieren werden. Aber bis sie den Wissenschaftlern absolut aufgezwungen und von ihnen 
akzeptiert wird, wird so manche okkulte Wahrheit tabuisiert bleiben, so wie es die Phänomene der 
Spiritisten und andere psychische Manifestationen waren, um schließlich von ihren ehemaligen 
Verleumdern ohne die geringste Anerkennung oder Dankbarkeit angeeignet zu werden. Stickstoff 
hat das chemische Wissen erheblich erweitert, aber sein Entdecker, Paracelsus, wird bis heute als 
„Quacksalber” bezeichnet.

[[Fußnote Fortsetzung von der vorherigen Seite]] 
von Äther zu Akasa kann definiert werden, indem man sowohl auf Akasa als auch auf Äther die 
Worte anwendet, die in den Veden über den Gott gesagt werden: „So war er selbst in der Tat (sein 
eigener) Sohn”, wobei der eine der Nachkomme des anderen und doch selbst derselbe ist. Dies mag
für den Laien ein schwieriges Rätsel sein, ist aber für jeden Hindu – selbst wenn er kein Mystiker 
ist – sehr leicht zu verstehen.
* National Reformer, 9. Januar 1887. Artikel „Phreno-Kosmo-Biologie“ von Dr. Lewins.

Wie zutreffend sind die Worte von H. T. Buckle in seinem bewundernswerten Werk „Geschichte der
Zivilisation“ (Band I., S. 256), wenn er sagt: —
„Aufgrund noch unbekannter Umstände (karmische Vorsehung, H.P.B.) tauchen von Zeit zu Zeit 
große Denker auf, die ihr Leben einem einzigen Ziel widmen und in der Lage sind, den Fortschritt 
der Menschheit vorauszusehen und eine Religion oder Philosophie zu schaffen, durch die 
schließlich wichtige Auswirkungen erzielt werden. Wenn wir jedoch einen Blick auf die Geschichte 
werfen, werden wir deutlich erkennen, dass zwar der Ursprung einer neuen Meinung auf einen 
einzelnen Menschen zurückzuführen sein mag, das Ergebnis, das diese neue Meinung hervorbringt, 
jedoch von den Lebensumständen der Menschen abhängt, unter denen sie verbreitet wird. 
Wenn eine Religion oder eine Philosophie einer Nation zu weit voraus ist, kann sie keinen 
unmittelbaren Nutzen bringen, sondern muss ihre Zeit abwarten*, bis die Menschen reif sind, sie 
anzunehmen. 
Jede Wissenschaft, jeder Glaube hat seine Märtyrer gehabt. Nach dem normalen Lauf der Dinge 
vergehen einige Generationen, und dann kommt eine Zeit, in der genau diese Wahrheiten als 
alltägliche Tatsachen angesehen werden, und wenig später kommt eine weitere Zeit, in der sie für 
notwendig erklärt werden, und selbst der träge Geist fragt sich, wie man sie jemals hätte leugnen 
können.
Es ist kaum möglich, dass die Gemüter der heutigen Generationen noch nicht ganz reif sind für die 
Aufnahme okkulter Wahrheiten. So wird der Rückblick der fortgeschrittenen Denker der sechsten 
Wurzelrasse auf die Geschichte der Annahme der esoterischen Philosophie aussehen – vollständig 
und bedingungslos. In der Zwischenzeit werden die Generationen unserer fünften Rasse weiterhin 
von Vorurteilen und Voreingenommenheit geleitet werden. Die okkulten Wissenschaften werden an 
jeder Straßenecke mit Verachtung gestraft werden, und jeder wird versuchen, sie im Namen und 
zum größeren Ruhm des Materialismus und seiner sogenannten Wissenschaft lächerlich zu machen 
und zu vernichten. 
Der Anhang, der das vorliegende Buch vervollständigt, zeigt jedoch in einer vorweggenommenen 



Antwort auf mehrere der bevorstehenden wissenschaftlichen Einwände, die wahren und 
gegenseitigen Positionen des Beklagten und des Klägers. Die Theosophen und Okkultisten stehen 
vor Gericht der öffentlichen Meinung, die noch immer das Banner der induktiven Wissenschaften 
hochhält. Letztere müssen also untersucht werden, und es muss gezeigt werden, inwieweit ihre 
Errungenschaften und Entdeckungen im Bereich der Naturgesetze nicht so sehr unseren 
Behauptungen, sondern vielmehr den Tatsachen in der Natur widersprechen. Nun ist die Stunde 
gekommen, um festzustellen, ob die

* Dies ist das Gesetz der Zyklizität, aber dieses Gesetz selbst wird oft durch menschliche 
Hartnäckigkeit missachtet.

Mauern des modernen Jericho so uneinnehmbar sind, dass kein Trompetenstoß des Okkultismus sie 
jemals zum Einsturz bringen könnte.
Die sogenannten Kräfte, angeführt von Licht und Elektrizität, und die Beschaffenheit des 
Sonnenkörpers müssen sorgfältig untersucht werden, ebenso wie die Gravitation und die 
Nebeltheorien. Die Natur des Äthers und anderer Elemente muss diskutiert werden, wobei 
wissenschaftliche Lehren anderen okkulten Lehren gegenübergestellt werden und einige der bisher 
geheimen Grundsätze der letzteren offenbart werden. (Siehe Anhang.)
Vor etwa fünfzehn Jahren war der Verfasser der erste, der nach den Kabbalisten die weisen Gebote 
im esoterischen Katechismus wiederholte. „Schließe deinen Mund, damit du nicht über dieses (das 
Geheimnis) sprichst, und dein Herz, damit du nicht laut denkst; und wenn dein Herz dir entflohen 
ist, bringe es an seinen Platz zurück, denn das ist das Ziel unseres Bündnisses.“ (Sepher Jezireh, 
Buch der Schöpfung.) Und weiter: „Dies ist ein Geheimnis, das den Tod bringt: Schließe deinen 
Mund, damit du es nicht den Unwissenden offenbarst; drücke dein Gehirn zusammen, damit nichts 
daraus entweicht und nach außen gelangt.“ (Regeln der Einweihung.)
Einige Jahre später musste ein Zipfel des Schleiers der Isis gelüftet werden; und nun ist ein weiterer,
größerer Riss entstanden. 
Aber alte und altehrwürdige Irrtümer – die mit jedem Tag offensichtlicher und selbstverständlicher 
werden – stehen heute wie damals in Schlachtordnung bereit. Angeführt von blindem 
Konservatismus, Selbstgefälligkeit und Vorurteilen sind sie ständig auf der Hut, bereit, jede 
Wahrheit zu ersticken, die aus ihrem jahrhundertelangen Schlaf erwacht und um Einlass bittet. So 
ist es seit jeher, seitdem der Mensch ein Tier wurde. Dass dies in jedem Fall den moralischen Tod 
der Offenbarer bedeutet, die diese uralten Wahrheiten ans Licht bringen, ist ebenso sicher, wie dass 
es denen Leben und Erneuerung schenkt, die fähig sind, selbst aus dem Wenigen, das ihnen jetzt 
offenbart wird, Nutzen zu ziehen.

Theosophische Universitätspresse Online-Ausgabe


