Eine Zusammenfassung der Geheimlehre
Von

H. P. Blavatsky

DAS ERSTE KAPITEL DER SCHOPFUNG.
Band 1, Seite 269

,, Die Geschichte der Schopfung und dieser Welt von ihren Anfingen bis zur Gegenwart besteht aus
sieben Kapiteln. Das siebte Kapitel ist noch nicht geschrieben. *
(T. Subba Row, Theosophist, 1881.)

Das erste, dieser sieben Kapitel, wurde in Angriff genommen und ist nun fertiggestellt. So
unvollstindig und schwach diese Darstellung auch sein mag, so ist sie doch zumindest eine
Anndherung — im mathematischen Sinne des Wortes — an das, was die dlteste Grundlage fiir alle
nachfolgenden Kosmogonien darstellt.

Der Versuch, das groBartige Panorama des sich immer wiederkehrenden Gesetzes — das den
formbaren Geistern der ersten Rassen, die mit Bewusstsein ausgestattet waren, von denen
eingeprigt wurde, die dieses aus dem universellen Geist reflektierten — in eine européische Sprache
zu iibertragen, ist gewagt, denn keine menschliche Sprache auBBer Sanskrit — der Sprache der Gotter
— kann dies in angemessener Weise leisten. Aber die Méngel dieser Arbeit miissen um des Motivs
willen verziehen werden.

Insgesamt ist weder das Vorangegangene noch das Folgende irgendwo vollstdndig zu finden. Es
wird in keiner der sechs indischen Philosophieschulen gelehrt, da es zu ihrer Synthese gehort — der
siebten, der okkulten Lehre. Es ist weder auf zerfallenden Papyri aus Agypten zu finden, noch ist es
auf assyrischen Ziegeln oder Granitwénden eingraviert.

Die Biicher der Vedanta (das letzte Wort des menschlichen Wissens) geben nur den metaphysischen
Aspekt dieser Welt-Kosmogonie wieder; und ihr unschitzbarer Schatz, die Upanishaden (— Upa-ni-
shad ist ein zusammengesetztes Wort, das ,,die Uberwindung der Unwissenheit durch die
Offenbarung geheimer, spiritueller Erkenntnis” bedeutet) — erfordern nun zusitzlich den Besitz
eines Hauptschliissels, damit der Schiiler ihre volle Bedeutung erfassen kann. Den Grund dafiir
wage ich hier anzugeben, wie ich ithn von einem Meister gelernt habe.

Der Name ,,Upanishaden” wird gewo6hnlich mit ,,esoterische Lehre” iibersetzt. Diese Abhandlungen
sind Teil der Sruti oder ,,offenbarten Erkenntnis”, kurz gesagt der Offenbarung, und sind im
Allgemeinen dem Brahmana Teil der Veden* als deren dritter Abschnitt hinzugefiigt.

Es gibt {iber 150 Upanishaden, die von Orientalisten aufgezihlt und bekannt sind, die die &ltesten
davon wahrscheinlich auf etwa 600 v. Chr. datieren; aber von echten Texten existiert nicht einmal
ein Fiinftel dieser Zahl. Die Upanishaden sind fiir die Veden das, was die Kabbala fiir die jiidische
Bibel ist. Sie behandeln und erldutern die geheime und mystische Bedeutung der vedischen Texte.
Sie sprechen vom Ursprung des Universums, von der Natur der Gottheit, vom Geist und von der
Seele, sowie von der metaphysischen Verbindung zwischen Geist und Materie. Mit wenigen
Worten: Sie enthalten den Anfang und das Ende allen menschlichen Wissens, aber seit dem Tag
Buddhas haben sie aufgehort, dies zu offenbaren. Wire es anders, konnten die Upanishaden nicht



als esoterisch bezeichnet werden, da sie heute offen den heiligen brahmanischen Biichern beigefiigt
sind, die in unserer heutigen Zeit sogar den Mlechchhas (AusgestoBenen) und den europdischen
Orientalisten zuginglich geworden sind. Eine Sache in ihnen — und zwar in allen Upanishaden —
weist unveridnderlich und bestidndig auf ihren alten Ursprung hin und beweist,

(a) dass sie in einigen Teilen geschrieben wurden, bevor das Kastensystem zu der tyrannischen
Institution wurde, die es noch immer ist, und

(b) dass die Hilfte ihres Inhalts entfernt wurde, wéhrend ein Teil davon umgeschrieben und gekiirzt
wurde.

,Die grolen Lehrer des hoheren Wissens und die Brahmanen werden immer wieder so dargestellt,
dass sie zu den Konigen der Kshatriya (Militdrkaste) gehen, um ihre Schiiler zu werden.” Wie
Cowell treffend bemerkt, ,,atmen* die Upanishaden ,,einen vollig anderen Geist* (als andere
brahmanische Schriften), ,,eine Freiheit des Denkens, die in keinem fritheren Werk auBer den Rig-
Veda-Hymnen selbst bekannt ist*.

Die zweite Tatsache wird durch eine Uberlieferung erklirt, die in einer der Handschriften iiber das
Leben Buddhas aufgezeichnet ist. Darin heil3t es, dass die Upanishaden urspriinglich ihren
Brahmanen beigefiigt waren, nachdem einige Jahrhunderte, nach der Invasion Indiens durch die
»Zweimalgeborenen®, eine Reform begonnen hatte, die zur Exklusivitdt des heutigen
Kastensystems unter den Brahmanen fiihrte. Sie waren zu jener Zeit vollstdndig und wurden zur
Unterweisung der Chelas verwendet, die sich auf ihre Initiation vorbereiteten.

* ,Die Veden haben eine eindeutige doppelte Bedeutung — die eine wird durch den wortlichen Sinn
der Worte ausgedriickt, die andere durch den Versmafs und die Swara — Intonation —, die das Leben
der Veden sind. . . . Gelehrte Pandits und Philologen leugnen natiirlich, dass Swara etwas mit
Philosophie oder alten esoterischen Lehren zu tun hat; aber die geheimnisvolle Verbindung
zwischen Swara und Licht ist eines ihrer tiefsten Geheimnisse. ”

(T. Subba Row, Five Years of Theosophy, S. 154.)

Dies dauerte so lange, wie die Veden und Brahmanen ausschlielich in der Obhut der
Tempelbrahmanen blieben — wahrend niemand sonst das Recht hatte, sie auBerhalb der heiligen
Kaste zu studieren oder auch nur zu lesen. Dann kam Gautama, der Prinz von Kapilavastu.
Nachdem er die gesamte brahmanische Weisheit in den Rahasya oder Upanishaden gelernt hatte
und festgestellt hatte, dass sich die Lehren kaum oder gar nicht von denen der ,,Lehrer des Lebens”
unterschieden, die in den schneebedeckten Gebirgsziigen des Himalaya lebten*, war der Schiiler der
Brahmanen empdrt dariiber, dass die heilige Weisheit nur den Brahmanen vorbehalten war, und
beschloss, die ganze Welt zu retten, indem er sie populdr machte.

Da sahen die Brahmanen, dass ihr heiliges Wissen und ihre okkulte Weisheit in die Hénde der
,»Mlechchhas” fiel, und kiirzten die Texte der Upanishaden, die urspriinglich dreimal so viel Inhalt
enthielten, wie die Veden und Brahmanen zusammen, ohne jedoch ein Wort der Texte zu verdndern.
Sie entfernten einfach die wichtigsten Teile, die das letzte Wort des Mysteriums des Seins
enthielten, aus den Manuskripten.

Der Schliissel zum brahmanischen Geheimcode blieb fortan allein den Eingeweihten vorbehalten,
und die Brahmanen waren somit in der Lage, die Richtigkeit der Lehre Buddhas 6ffentlich zu
leugnen, indem sie sich auf ihre Upanishaden beriefen, die zu den wichtigsten Fragen fiir immer
schweigen. So sieht die esoterische Tradition jenseits des Himalaya aus.

Sri Sankaracharya, der grofite Eingeweihte, der in historischen Zeiten gelebt hat, schrieb viele
Bhashyas iiber die Upanishaden. Aber seine urspriinglichen Abhandlungen sind, wie man vermuten
kann, noch nicht in die Hinde der Philister gefallen, da sie in seinen Maths (Kldster, Mathams) zu
sorgfaltig autbewahrt werden. Und es gibt noch gewichtigere Griinde zu der Annahme, dass die
unschédtzbaren Bhashyas (Kommentare) zur esoterischen Lehre der Brahmanen, verfasst von ihrem
grofften Exegeten, flir die meisten Hindus, mit Ausnahme der Smartava-Brahmanen, noch fiir lange



Zeit toter Buchstabe bleiben werden. Diese von Sankaracharya gegriindete Sekte (die in Siidindien
noch immer sehr méchtig ist) ist heute fast die einzige, die Schiiler hervorbringt, die iiber
ausreichende Kenntnisse verfiigen.

* In den chinesischen Aufzeichnungen auch ,,S6hne der Weisheit”, ,, Feuermist” und ,, Briider der
Sonne” genannt. Si-dzang (Tibet) wird in den Manuskripten der heiligen Bibliothek der Provinz Fo-
Kien als der grofie Sitz des okkulten Wissens seit Urzeiten, lange vor Buddha, erwdihnt. Der Kaiser
Yu, der ,,grofpe” (2.207 v. Chr.), ein frommer Mystiker und grofser Adept, soll sein Wissen von den
,,groflen Lehrern der Schneekette* in Si-dzang erhalten haben.

Der Grund dafiir ist, dass nur sie, wie mir gesagt wurde, gelegentlich echte Eingeweihte an der
Spitze ihrer Mathams haben, wie zum Beispiel im ,,Sringa-giri” in den westlichen Ghauts von
Mysore. Andererseits gibt es in dieser verzweifelt exklusiven Kaste der Brahmanen keine Sekte, die
exklusiver ist als die Smartava; und die Zuriickhaltung ihrer Anhénger, etwas iiber die okkulten
Wissenschaften und die esoterische Lehre zu sagen, wird nur durch ihren Stolz und ihre
Gelehrsamkeit tibertroffen.

Daher muss der Verfasser der vorliegenden Erklérung im Voraus darauf vorbereitet sein, auf gro3en
Widerstand und sogar auf die Ablehnung der in diesem Werk vorgebrachten Aussagen zu stof3en.
Nicht, dass jemals der Anspruch auf Unfehlbarkeit oder auf vollkommene Richtigkeit in jedem
Detail all dessen, was hier gesagt wird, erhoben worden wire. Die Fakten liegen vor und kdnnen
kaum geleugnet werden.

Aber aufgrund der inhdrenten Schwierigkeiten der behandelten Themen und der fast
uniiberwindbaren Grenzen der englischen Sprache (wie auch aller anderen européischen Sprachen)
beim Ausdruck bestimmter Ideen, ist es mehr als wahrscheinlich, dass es dem Verfasser nicht
gelungen ist, die Erkldrungen in der besten und klarsten Form darzustellen; dennoch wurde unter
allen widrigen Umstiinden alles getan, was getan werden konnte, und das ist das AuBerste, was von
einem Verfasser erwartet werden kann.

Lassen Sie uns zusammenfassen und anhand der Weite der behandelten Themen zeigen, wie
schwierig, wenn nicht gar unmdglich es ist, ithnen gerecht zu werden.

(1.) Die Geheimlehre ist die gesammelte Weisheit der Zeitalter, und allein ihre Kosmogonie ist das
groBartigste und ausgekliigeltste System: z. B. sogar in der Exoterik der Puranas. Aber die
geheimnisvolle Kraft der okkulten Symbolik ist so groB, dass die Tatsachen, mit deren
Zusammenstellung, Festhaltung und Erklarung sich unzidhlige Generationen von eingeweihten
Sehern und Propheten in der verwirrenden Abfolge des evolutiondren Fortschritts beschéftigt haben,
alle auf wenigen Seiten mit geometrischen Zeichen und Glyphen festgehalten sind. Der scharfe
Blick dieser Seher ist bis zum Kern der Materie vorgedrungen und hat dort die Seele der Dinge
aufgezeichnet, wo ein gewdhnlicher Laie, wie gelehrt er auch sein mag, nur das dullere Werk der
Form wahrgenommen hitte.

Die moderne Wissenschaft glaubt jedoch nicht an die ,,Seele der Dinge” und lehnt daher das
gesamte System der alten Kosmogonie ab. Es ist sinnlos zu sagen, dass das fragliche System keine
Fantasie eines oder mehrerer isolierter Individuen ist. Es handelt sich um die ununterbrochene
Aufzeichnung von Tausenden von Generationen von Sehern, deren jeweilige Erfahrungen dazu
dienten, die miindlich von einer friithen Rasse an die nichste weitergegebenen Traditionen der
Lehren hoherer und erhabener Wesen, die {iber die Kindheit der Menschheit wachten, zu priifen und
zu verifizieren.

Dass die ,,Weisen” der fiinften Rasse, die aus der letzten Katastrophe und der Verschiebung der
Kontinente gerettet worden waren, liber lange Zeitalter hinweg ihr Leben mit Lernen verbrachten
und nicht mit Lehren. Wie taten sie das? Die Antwort lautet: indem sie in jedem Bereich der Natur
die alten Uberlieferungen durch die unabhiingigen Visionen groBer Adepten iiberpriiften, testeten
und verifizierten; d. h. durch Menschen, die ihre physischen, mentalen, psychischen und spirituellen
Fahigkeiten bis zum hochstmdglichen Grad entwickelt und perfektioniert hatten. Keine Vision eines



Adepten wurde akzeptiert, bevor sie nicht durch die Visionen anderer Adepten — die als
unabhingige Beweise galten — und durch jahrhundertelange Erfahrungen iiberpriift und bestétigt
worden war.

(2.) Das grundlegende Gesetz in diesem System, der zentrale Punkt, aus dem alles hervorgegangen
ist, um den sich alles dreht und an dem die Philosophie des Restes hingt, ist das eine homogene
gottliche Substanzprinzip, die eine radikale Ursache....

»Einige wenige, deren Lampen heller leuchteten, wurden von Ursache zu Ursache zum geheimen
Kopf der Natur gefiihrt und fanden, dass es dieses eine erste Prinzip geben muss ...”

Es wird ,,Substanzprinzip* genannt, weil es auf der Ebene des manifestierten Universums zu
»Substanz® wird, zu einer Illusion, wihrend es im anfangslosen und endlosen abstrakten, sichtbaren
und unsichtbaren Raum ein ,,Prinzip“ bleibt. Es ist die allgegenwiértige Realitét: unpersonlich, weil
es alles und jedes enthélt. Seine Unpersonlichkeit ist das grundlegende Konzept des Systems. Es ist
in jedem Atom des Universums latent vorhanden und ist das Universum selbst. (Siehe die Kapitel
iiber Symbolik, ,,Ursubstanz und gottlicher Gedanke™.)

(3.) Das Universum ist die periodische Manifestation dieser unbekannten absoluten Essenz. Es
jedoch als ,,Essenz* zu bezeichnen, verstoB3t gegen den Geist der Philosophie. Denn obwohl das
Substantiv in diesem Fall vom Verb ,,sein®, abgeleitet sein mag, kann es doch nicht mit einem
Wesen irgendeiner Art identifiziert werden, das vom menschlichen Verstand erfasst werden kann. Es
lasst sich am besten weder als Geist noch als Materie beschreiben, sondern als beides.
,Parabrahmam und Mulaprakriti“ sind in Wirklichkeit eins, aber zwei in der universellen
Vorstellung des Manifestierten, sogar in der Vorstellung des Einen Logos, seiner ersten
Manifestation, zu der es, wie der fahige Dozent in den ,,Anmerkungen zur Bhagavadgita“ zeigt, aus
der objektiven Sichtweise von der Eine Logos als Mulaprakriti und nicht als Parabrahmam; als sein
Schleier und nicht als die dahinter verborgene eine Wirklichkeit, die bedingungslos und absolut ist.
(4.) Das Universum wird mit allem, was es enthélt, Maya genannt, weil alles darin verginglich ist,
vom fliichtigen Leben einer Glithwiirmchen bis zu dem der Sonne. Im Vergleich zur ewigen
Unverédnderlichkeit des Einen und zur Bestindigkeit dieses Prinzips muss das Universum mit seinen
verginglichen, sich stindig verdndernden Formen in den Augen eines Philosophen zwangslaufig
nicht besser sein als ein Irrlicht. Dennoch ist das Universum fiir die bewussten Wesen in ihm, die
ebenso unwirklich sind wie es selbst, real genug.

(5.) Alles im Universum, in allen seinen Reichen, ist bewusst: d. h., es ist mit einem Bewusstsein
seiner eigenen Art und auf seiner eigenen Wahrnehmungsebene ausgestattet. Wir Menschen miissen
uns daran erinnern, dass wir, weil wir keine Anzeichen — die wir erkennen konnen — von
Bewusstsein wahrnehmen, beispielsweise in Steinen, kein Recht haben zu sagen, dass dort kein
Bewusstsein existiert.

Es gibt weder ,,tote” noch ,,blinde” Materie, ebenso wenig wie es ,,blinde” oder ,,unbewusste”
Gesetze gibt. Diese finden in den Konzepten der okkulten Philosophie keinen Platz. Letztere
beschrinkt sich nie auf oberfldchliche Erscheinungen, und fiir sie haben die noumenalen Essenzen
mehr Realitét als ihre objektiven Entsprechungen; darin dhnelt sie den mittelalterlichen
Nominalisten, fiir die die Universalien die Realitdten waren und die Einzelheiten nur in Namen und
menschlicher Fantasie existierten.

(6.) Das Universum wird von innen nach aulen gewirkt und geleitet. Wie oben, so unten, wie im
Himmel, so auf Erden; und der Mensch — der Mikrokosmos und die Miniaturausgabe des
Makrokosmos — ist der lebende Zeuge dieses universellen Gesetzes und seiner Wirkungsweise.

Wir sehen, dass jede duere Bewegung, Handlung, Geste, ob freiwillig oder mechanisch, organisch
oder mental, durch ein inneres Gefiihl oder eine Emotion, einen Willen oder eine Absicht und einen
Gedanken oder Geist hervorgerufen wird und diesem vorausgeht. So wie keine duflere Bewegung
oder Verdnderung im dulleren Korper des Menschen stattfinden kann, wenn sie nicht durch einen
inneren Impuls ausgeldst wird, der durch eine der drei genannten Funktionen gegeben ist, so verhalt
es sich auch mit dem duBeren oder manifestierten Universum.

Der gesamte Kosmos wird von einer schier endlosen Reihe von Hierarchien empfindungsfahiger



Wesen geleitet, kontrolliert und belebt, von denen jedes eine Mission zu erfiillen hat und die — ob
wir ithnen nun den einen oder anderen Namen geben und sie Dhyan-Chohans oder Engel nennen —
nur insofern ,,Boten” sind, als sie die Vertreter der karmischen und kosmischen Gesetze sind.
Denn jedes dieser Wesen war entweder ein Mensch oder bereitet sich darauf vor, einer zu werden,
wenn nicht in der Gegenwart, dann in einem vergangenen oder kommenden Zyklus (Manvantara).
Sie sind vollkommene, wenn nicht sogar anfangliche Menschen und unterscheiden sich moralisch
von den irdischen Menschen in ihren héheren (weniger materiellen) Spharen nur dadurch, dass
thnen das Gefiihl der Personlichkeit und die menschliche emotionale Natur fehlen — zwei rein
irdische Eigenschaften. Die ersteren, die ,,Vollkommenen”, sind von diesen Gefiihlen befreit, weil
(a) sie keine fleischlichen Korper mehr haben — eine immer betdubende Last fiir die Seele; und (b)
das reine spirituelle Element, das ungehindert und freier ist, sie weniger von Maya beeinflusst
werden, als es Menschen jemals sein konnen, es sei denn, sie sind Adepten, die ihre beiden
Personlichkeiten — die spirituelle und die physische — vollstdndig voneinander getrennt halten.

Die entstehenden Monaden, die noch nie einen irdischen K&rper hatten, kénnen kein Gefiihl fiir
Personlichkeit oder Egoismus haben. Was unter ,,Personlichkeit” verstanden wird, ist eine
Begrenzung und eine Beziehung oder, wie Coleridge es definiert, ,,Individualitét, die in sich selbst
existiert, aber mit einer Natur als Grundlage”. Dieser Begriff kann natiirlich nicht auf nicht-
menschliche Wesenheiten angewendet werden; aber wie Generationen von Sehern betont haben, hat
keines dieser Wesen, ob hoch oder niedrig, Individualitit oder Personlichkeit als eigenstindige
Wesenbheit, d. h. sie haben keine Individualitit in dem Sinne, wie ein Mensch sagt: ,,Ich bin ich
selbst und niemand sonst”’; mit anderen Worten, sie sind sich keiner so deutlichen Getrenntheit
bewusst, wie sie Menschen und Dinge auf der Erde haben. Individualitit ist das Merkmal ihrer
jeweiligen Hierarchien, nicht ihrer Einheiten; und diese Merkmale variieren nur mit dem Grad der
Ebene, zu der diese Hierarchien gehoren:

Je ndher an der Region der Homogenitit und des Einen Gottlichen, desto reiner und weniger
ausgepragt ist diese Individualitit in der Hierarchie. Sie sind in jeder Hinsicht endlich, mit
Ausnahme ihrer hoheren Prinzipien — der unsterblichen Funken, die die universelle gottliche
Flamme widerspiegeln —, individualisiert und nur auf den Sphéren der Illusion durch eine
Differenzierung getrennt, die ebenso illusorisch ist wie der Rest. Sie sind ,,Lebende®, weil sie die
Strome sind, die aus dem absoluten Leben auf die kosmische Leinwand der Illusion projiziert
werden; Wesen, in denen das Leben nicht erloschen kann, bevor das Feuer der Unwissenheit in
denen erlischt, die diese ,,Leben” spiiren. Entstanden unter dem belebenden Einfluss des
ungeschaffenen Strahls, dem Spiegelbild der groflen Zentralen Sonne, die an den Ufern des Flusses
des Lebens strahlt, ist es das innere Prinzip in ithnen, das zu den Wassern der Unsterblichkeit gehort,
wihrend seine differenzierte Hiille so vergéinglich ist wie der Korper des Menschen.

Daher hatte Young Recht, als er sagte, dass,,Engel sind Menschen einer hoheren Art* und nicht
mehr. Sie sind weder ,,dienende* noch ,,beschiitzende Engel; sie sind auch keine ,,Vorldufer des
Allerhdchsten® und noch weniger die ,,Boten des Zorns* irgendeines Gottes, wie ihn sich die
Fantasie des Menschen ausgemalt hat. Sich auf ihren Schutz zu berufen, ist ebenso téricht wie zu
glauben, dass man sich ihre Sympathie durch irgendeine Art von Besénftigung sichern kann; denn
sie sind ebenso wie der Mensch selbst Sklaven und Geschopfe des unverdanderlichen karmischen
und kosmischen Gesetzes. Der Grund dafiir liegt auf der Hand. Da sie in ihrem Wesen keine
Elemente der Personlichkeit besitzen, konnen sie auch keine personlichen Eigenschaften haben, wie
sie den Menschen in ihren exoterischen Religionen ihrem anthropomorphen Gott zuschreiben —
einem eifersiichtigen und exklusiven Gott, der sich freut und zornig ist, sich an Opfern erfreut und
in seiner Eitelkeit despotischer ist als jeder endliche torichte Mensch.

Der Mensch, wie in Buch II gezeigt, ist eine Verbindung der Essenzen all dieser himmlischen
Hierarchien und kann es schaffen, sich in gewisser Weise jeder Hierarchie oder Klasse oder sogar
einer Kombination davon iiberlegen zu machen. ,,Der Mensch kann die Devas weder besinftigen
noch befehligen®, hei3t es. Aber indem er seine niedere Personlichkeit 1dhmt und dadurch zur vollen



Erkenntnis der Nicht-Getrenntheit seines hoheren Selbst vom absoluten Selbst gelangt, kann der
Mensch schon wihrend seines irdischen Lebens zu ,,einem von uns“ werden. So wird der Mensch,
indem er von der Frucht der Erkenntnis isst, die die Unwissenheit vertreibt, wie einer der Elohim
oder Dhyanis; und sobald er sich auf ihrer Ebene befindet, muss der Geist der Solidaritdt und
vollkommenen Harmonie, der in jeder Hierarchie herrscht, sich iiber ihn ausbreiten und ihn in jeder
Hinsicht beschiitzen.

Die groBte Schwierigkeit, die Wissenschaftler daran hindert, an gottliche Geister, ebenso wie an
Naturgeister zu glauben, ist ihr Materialismus. Das Haupthindernis fiir den Spiritualisten, das ihn
daran hindert, daran zu glauben, wihrend er gleichzeitig einen blinden Glauben an die ,,Geister” der
Verstorbenen bewabhrt, ist die allgemeine Unkenntnis aller, aufer einiger Okkultisten und
Kabbalisten, iiber das wahre Wesen und die Natur der Materie. Die Annahme oder Ablehnung der
Theorie der Einheit aller Dinge in der Natur, in ihrer letztendlichen Essenz, ist ausschlaggebend fiir
den Glauben oder Unglauben an die Existenz anderer bewusster Wesen um uns herum neben den
Geistern der Verstorbenen.

Auf das richtige Verstidndnis der urzeitlichen Evolution von Geist und Materie und ihres wahren
Wesens muss sich der Schiiler verlassen, um sich die okkulte Kosmogonie weiter zu verdeutlichen
und um den einzigen sicheren Anhaltspunkt zu finden, der ihn bei seinen weiteren Studien leiten
kann.

In aller Niichternheit ist, wie gerade gezeigt, jeder sogenannte ,,Geist” entweder ein korperloser
oder ein zukiinftiger Mensch. Vom hdchsten Erzengel (Dhyan Chohan) bis hinunter zum letzten
bewussten ,,Erbauer” (der niederen Klasse der spirituellen Wesenheiten) sind alle solche Wesen
Menschen, die vor Aonen in anderen Manvantaras auf dieser oder anderen Sphiren gelebt haben;
ebenso sind die niederen, halbintelligenten und nichtintelligenten Elementarwesen alle zukiinftige
Menschen. Allein diese Tatsache — dass ein Geist mit Intelligenz ausgestattet ist — ist fiir den
Okkultisten ein Beweis dafiir, dass dieses Wesen ein Mensch gewesen sein muss und sein Wissen
und seine Intelligenz im Laufe des menschlichen Zyklus erworben hat. Es gibt nur eine einzige,
unteilbare und absolute Allwissenheit und Intelligenz im Universum, und diese durchstromt jedes
Atom und jeden unendlich kleinen Punkt des gesamten endlichen Kosmos, der keine Grenzen hat
und den die Menschen als Raum bezeichnen, unabhédngig von allem, was er enthélt. Aber die erste
Differenzierung seiner Reflexion in der manifestierten Welt ist rein spirituell, und die darin
erzeugten Wesen sind nicht mit einem Bewusstsein ausgestattet, das irgendeine Beziehung zu dem
hat, das wir uns vorstellen. Sie konnen kein menschliches Bewusstsein oder keine menschliche
Intelligenz haben, bevor sie diese nicht personlich und individuell erworben haben. Das mag ein
Geheimnis sein, aber es ist eine Tatsache in der esoterischen Philosophie, und zwar eine sehr
offensichtliche.

Die gesamte Ordnung der Natur zeugt von einem fortschreitenden Marsch hin zu einem hoheren
Leben. Selbst in den Handlungen der scheinbar blindesten Krifte steckt ein Plan. Der gesamte
Evolutionsprozess mit seinen endlosen Anpassungen ist ein Beweis dafiir. Die unverdanderlichen
Gesetze, die die schwachen und krianklichen Arten aussortieren, um Platz fiir die starken zu
schaffen, und die das ,,Uberleben der Stirksten” gewihrleisten, sind zwar in ihrer unmittelbaren
Wirkung grausam, aber sie alle dienen dem grof3en Ziel. Die Tatsache, dass Anpassungen
stattfinden, dass die Stirksten im Kampf ums Dasein iiberleben, zeigt, dass das, was als
,unbewusste Natur”* bezeichnet wird, in Wirklichkeit eine Ansammlung von Kréften ist, die sich
manifestieren und

* Die Natur im abstrakten Sinne kann nicht ,,unbewusst” sein, da sie eine Emanation des absoluten
Bewusstseins und somit ein Aspekt (auf der manifestierten Ebene) desselben ist. Wo ist der mutige
Mensch, der es wagen wiirde, der Vegetation und sogar den Mineralien ein eigenes Bewusstsein
abzusprechen? Er kann lediglich sagen, dass dieses Bewusstsein sein Verstdindnis tibersteigt.



von halbintelligenten Wesen (Elementarwesen) manipuliert werden, die von hohen planetarischen
Geistern (Dhyan Chohans) geleitet werden, deren kollektives Aggregat das manifestierte verbum
des unmanifestierten Logos bildet und gleichzeitig den Geist des Universums und sein
unverdnderliches Gesetz darstellt.

Die esoterische Philosophie prigt unserem Denken in drei unterschiedliche Darstellungen des
Universums in seinen drei unterschiedlichen Aspekten ein: das Vorher-Existierende
(herausgewachsen aus dem) Immer-Existierenden und das Phanomenale — die Welt der Illusion,
deren Spiegelbild und Schatten.

Wihrend des groBen Mysteriums und Dramas des Lebens, bekannt als Manvantara, gleicht der
wahre Kosmos einem Objekt, das hinter einer weillen Leinwand platziert ist, auf die chinesische
Schatten geworfen werden, hervorgerufen durch eine Zauberlaterne. Die tatsdchlichen Gestalten
und Dinge bleiben unsichtbar, wihrend die Féaden der Evolution von unsichtbaren Hénden gezogen
werden; und Menschen und Dinge sind somit nur die Reflexionen auf dem weiflen Feld der
Realitdten hinter den Fallen von Mahamaya, der gro3en Illusion.

Dies wurde in jeder Philosophie, in jeder Religion, vor wie auch nach der Sintflut, in Indien und
Chaldéda, von den chinesischen wie auch von den griechischen Weisen gelehrt. In den erstgenannten
Landern wurden diese drei Universen in exoterischen Lehren durch die Dreifaltigkeiten
allegorisiert, die aus dem zentralen ewigen Keim hervorgehen und mit ihm eine hochste Einheit
bilden: die urspriingliche, die manifestierte und die schopferische Triade oder die drei in Einem.

Die letzte ist nur das Symbol, in ihrer konkreten Ausdrucksform, der ersten idealen Zwei. Daher
geht die esoterische Philosophie tliber die Notwendigkeit dieser rein metaphysischen Konzeption
hinweg und nennt nur die erste die ewig Existierende. Dies ist die Ansicht jeder der sechs groflen
Schulen der indischen Philosophie — die sechs Prinzipien dieses einheitlichen Korpers der Weisheit,
von denen die ,,Gnosis”, das verborgene Wissen, das siebte ist.

Der Verfasser hofft, dass, so oberflichlich die Kommentare zu den Sieben Strophen auch sein
mogen, in diesem kosmogonischen Teil des Werkes genug gegeben wurde, um zu zeigen, dass die
archaischen Lehren auf den ersten Blick wissenschaftlicher (im modernen Sinne des Wortes) sind,
als alle anderen alten Schriften, die nach ihrem exoterischen Aspekt betrachtet und beurteilt werden
miissen. Da dieses Werk jedoch, wie bereits eingestanden, weit mehr zuriickhélt als es preisgibt, ist
der Schiiler aufgefordert, seine eigene Intuition zu nutzen. Unser Hauptanliegen ist es, das bereits
Vermittelte zu erldutern, was zu unserem Bedauern manchmal sehr unkorrekt geschehen ist, und das
angedeutete Wissen — wann und wo immer moglich — durch zusétzliche Informationen zu ergénzen
und unsere Lehren gegen die zu starken Angriffe des modernen Sektierertums und insbesondere
gegen die unseres heutigen Materialismus zu schiitzen, der sehr oft falschlicherweise als
Wissenschaft bezeichnet wird, wihrend in Wirklichkeit die Begriffe ,, Wissenschaftler” und
,Sciolisten” allein die Verantwortung fiir die vielen unlogischen Theorien tragen sollten, die der
Welt angeboten werden.

In ihrer groBen Unwissenheit akzeptiert die Offentlichkeit blind alles, was von ,,Autorititen”
ausgeht, und hilt es fiir ihre Pflicht, jedes Diktum eines Wissenschaftlers als bewiesene Tatsache
anzusehen — die Offentlichkeit, sagen wir, wird gelehrt, alles zu verspotten, was aus ,,heidnischen”
Quellen stammt. Da materialistische Wissenschaftler nur mit ihren eigenen Waffen — denen der
Kontroverse und Argumentation — bekdmpft werden kénnen, wird jedem Buch ein Addendum
beigefiigt, in dem unsere jeweiligen Ansichten gegeniibergestellt werden und gezeigt wird, wie
selbst groBBe Autoritdten oft irren konnen.

Wir glauben, dass dies wirksam geschehen kann, indem wir die Schwachstellen unserer Gegner
aufzeigen und ihre allzu hdufigen Sophismen — die als wissenschaftliche Diktate ausgegeben
werden — als falsch entlarven. Wir halten an Hermes und seiner ,,Weisheit® in ihrem universellen
Charakter; sie halten an Aristoteles fest, entgegen der Intuition und der Erfahrung der Jahrhunderte,
und bilden sich ein, dass die Wahrheit das ausschlieBliche Eigentum der westlichen Welt sei. Daher
die Meinungsverschiedenheit. Wie Hermes sagt:



,,Wissen unterscheidet sich sehr vom Sinn;
denn der Sinn bezieht sich auf Dinge, die ihn iibersteigen,
aber Wissen (gyi)
ist das Ende des Sinnes”
— d. h. der Illusion unseres physischen Gehirns und seines Intellekts; damit wird der Gegensatz
zwischen dem miithsam erworbenen Wissen der Sinne und des Geistes (manas) und der intuitiven
Allwissenheit der spirituellen gottlichen Seele — Buddhi — betont.

Was auch immer das Schicksal dieser tatsdchlichen Schriften in ferner Zukunft sein mag, wir
hoffen, bisher die folgenden Tatsachen bewiesen zu haben:

(1) Die Geheimlehre lehrt keinen Atheismus, aufler im hinduistischen Sinne des Wortes nastika, also
der Ablehnung von Gotzenbildern, einschlieBlich aller anthropomorphen Gétter. In diesem Sinne ist
jeder Okkultist ein Nastika.

(2) Sie erkennt einen Logos oder einen kollektiven ,,Schopfer” des Universums an; einen
Demiurgos — in dem Sinne, wie man von einem ,,Architekten” als dem ,,Schopfer” eines Gebédudes
spricht, obwohl dieser Architekt nie einen Stein davon beriihrt hat, sondern, wihrend er den Plan
lieferte, die gesamte Handarbeit den Maurern iiberlie$3; in unserem Fall wurde der Plan durch die
Ideation des Universums geliefert, und die konstruktive Arbeit wurde den Heerscharen intelligenter
Michte und Krifte iiberlassen. Aber dieser Demiurgos ist keine personliche Gottheit, — d. h. ein
unvollkommener auller-kosmischer Gott, — sondern nur die Gesamtheit der Dhyan-Chohans und
der anderen Krifte. Was Letztere betrifft —

(3) Sie sind dual in ihrem Charakter; sie bestehen aus (a) der irrationalen brutalen Energie, die der
Materie innewohnt, und (b) der intelligenten Seele oder dem kosmischen Bewusstsein, das diese
Energie lenkt und leitet und das der Dhyan-Chohanische Gedanke ist, der die Ideation des
universellen Geistes widerspiegelt.

Dies fiihrt zu einer fortwdhrenden Reihe von physischen Manifestationen und moralischen
Auswirkungen auf der Erde, wihrend der Manvantara-Perioden, wobei das Ganze dem Karma
unterworfen ist. Da dieser Prozess nicht immer perfekt ist und da er, ungeachtet der vielen Beweise
fiir eine leitende Intelligenz hinter dem Schleier, immer noch Liicken und Méngel aufweist und
sogar sehr oft zu offensichtlichen Fehlschldgen fiihrt, sind weder die kollektive Schar (Demiurgos),
noch irgendeine der wirksamen Krifte, einzeln geeignete Objekte fiir gottliche Ehren oder
Verehrung.

Alle haben jedoch Anspruch auf die dankbare Ehrfurcht der Menschheit, und der Mensch sollte
stets danach streben, die gottliche Evolution der Ideen zu unterstiitzen, indem er nach besten
Kréften zu einem Mitarbeiter der Natur in der zyklischen Aufgabe wird. Allein das immer
unerkennbare und unbegreifbare Karana, die ursachenlose Ursache aller Ursachen, sollte seinen
Schrein und Altar auf dem heiligen und unberiihrten Boden unseres Herzens haben — unsichtbar,
ungreifbar, unerwihnt, auler durch die ,,leise Stimme” unseres spirituellen Bewusstseins.
Diejenigen, die vor ihm anbeten, sollten dies in der Stille und der geheiligten Einsamkeit ihrer
Seelen* tun; sie sollten ithren Geist zum einzigen Vermittler zwischen ihnen und dem universellen
Geist machen, ihre guten Taten zu den einzigen Priestern und ihre slindigen Absichten zu den
einzigen sichtbaren und objektiven Opfergaben an die Gegenwart. (Siehe Teil I1., ,,Uber die
verborgene Gottheit.”)

(4) Materie ist ewig. Sie ist das Upadhi (die physische Grundlage), auf der der eine unendliche
universelle Geist seine Ideen aufbaut. Daher behaupten die Esoteriker, dass es in der Natur keine
anorganische oder tote Materie gibt, wobei die Unterscheidung zwischen beiden durch die
Wissenschaft ebenso unbegriindet wie willkiirlich und unverniinftig ist.

* ., Wenn du betest, sollst du nicht sein wie die Heuchler . . . sondern geh in deine innere Kammer
und schliefe deine Tiir, bete zu deinem Vater, der im Verborgenen ist.* Matthdus 6).

Unser Vater ist ,,im Verborgenen* in uns, unser 7. Prinzip, in der ,,inneren Kammer* unserer



Seelenwahrnehmung. ,,Das Himmelreich* und das Reich Gottes ,,ist in uns*, sagt Jesus, nicht
aufBerhalb. Warum sind Christen so absolut blind fiir die selbstverstdndliche Bedeutung der Worte
der Weisheit, die sie so gerne mechanisch wiederholen?

Was auch immer die Wissenschaft denken mag — und die exakte Wissenschaft ist, wie wir alle aus
Erfahrung wissen, eine launische Dame —, der Okkultismus weill und lehrt seit jeher etwas anderes,
von Manu und Hermes bis hin zu Paracelsus und seinen Nachfolgern.

So sagt Hermes, der dreimal groB3e Trismegistos: ,,Oh mein Sohn, Materie wird; friiher war sie;
denn Materie ist das Vehikel des Werdens.* Werden ist die Wirkungsweise der ungeschaffenen
Gottheit. Mit den Keimen des Werdens ausgestattet, wird die Materie (objektiv) geboren, denn die
schopferische Kraft formt sie nach den idealen Formen. Die noch nicht erzeugte Materie hatte keine
Form; sie wird, wenn sie in Gang gesetzt wird.* (Die Definitionen des Asklepios, S. 134, ,,Jungfrau
der Welt*“.)

,Alles ist das Produkt einer einzigen universellen Schopfungskraft. . . . Es gibt nichts Totes in der
Natur. Alles ist organisch und lebendig, und deshalb erscheint die ganze Welt als ein lebendiger
Organismus.“ (Paracelsus, ,,Philosophia ad Athenienses®, Ubersetzung von F. Hartmann, S. 44.)
(5.) Das Universum entwickelte sich aus seinem idealen Plan heraus, der durch die Ewigkeit
hindurch in der Unbewusstheit dessen aufrechterhalten wurde, was die Vedantiner Parabrahm
nennen. Dies ist praktisch identisch mit den Schlussfolgerungen der hochsten westlichen
Philosophie — den ,,angeborenen, ewigen und selbst existierenden Ideen* von Platon. Das
,Unwissbare* von Herbert Spencer hat nur eine schwache Ahnlichkeit mit der transzendentalen
Realitdt, an die Okkultisten glauben, und erscheint oft nur als Personifizierung einer ,,Kraft hinter
den Phdanomenen* — einer unendlichen und ewigen Energie

* Dazu bemerkt die verstorbene Mrs. (Dr.) Kingsford, die fiihige Ubersetzerin und Herausgeberin
der Hermetischen Fragmente (siehe ,, Die Jungfrau der Welt”), in einer Fufinote: ,, Dr. Menard
stellt fest, dass im Griechischen dasselbe Wort, sowohl geboren werden, als auch werden, bedeutet.
Die Idee dabei ist, dass das Material der Welt in seinem Wesen ewig ist, aber dass es sich vor der
Schopfung oder dem ,, Werden” in einem passiven und bewegungslosen Zustand befindet. So ,,war”
es, bevor es in Betrieb genommen wurde; jetzt ,,wird” es, das heif3t, es ist beweglich und
fortschreitend. *“ Und sie fiigt die rein vedantische Lehre der hermetischen Philosophie hinzu, dass
,,die Schopfung, somit die Periode der Aktivitit (Manvantara) Gottes ist, der nach hermetischem
Denken (oder welches nach vedantischem Denken) zwei Modi hat — Aktivitit oder Existenz, Gott
entwickelte sich (Deus explicitus) ; und Passivitdt des Seins (Pralaya) Gott involviert (Deus
implicitus). Beide Modi sind perfekt und vollstindig, ebenso wie die Wach- und Schlafzustdnde des
Menschen. Fichte, der deutsche Philosoph, unterschied das Sein (Seyn) als Eins, das wir nur durch
die Existenz (Daseyn), als das Vielfache kennen. Diese Ansicht ist durch und durch hermetisch. Die
., Idealen Formen” sind die archetypischen oder formativen Ideen der Neuplatoniker; die ewigen
und subjektiven Konzepte von Dingen, die im géttlichen Geist vor dem ,, Werden” existieren” (8.
134), aus dem alle Dinge hervorgehen, wihrend der Autor der ,, Philosophie des Unbewussten”
(nur in dieser Hinsicht) einer Losung des grofien Geheimnisses so nahe gekommen ist, wie es einem
sterblichen Menschen moglich ist.

Nur wenige, ob in der antiken oder mittelalterlichen Philosophie, haben es gewagt, sich diesem
Thema zu ndhern oder es auch nur anzudeuten. Paracelsus erwéhnt es in Form einer
Schlussfolgerung. Alle christlichen Kabbalisten verstanden die dstliche Grundidee gut: Die aktive
Kraft, die ,,ewige Bewegung des groflen Atems” erweckt den Kosmos nur zu Beginn jeder neuen
Periode, setzt ihn durch die beiden gegenséatzlichen Krifte* in Bewegung und ldsst ihn so auf der
Ebene der Illusion objektiv werden. Mit anderen Worten, diese doppelte Bewegung {ibertrdgt den
Kosmos von der Ebene des ewigen Ideals auf die der endlichen Manifestation, oder von der
noumenalen auf die phinomenale Ebene.

Alles, was ist, war und sein wird, ist ewig, selbst die unzéhligen Formen, die nur in ihrer objektiven,



nicht in ihrer idealen Form endlich und verginglich sind. Sie existierten als Ideen in der Ewigkeitf
und werden, wenn sie vergehen, als Reflexionen weiterbestehen. Weder die Form des Menschen
noch die eines Tieres, einer Pflanze oder eines Steins wurde jemals erschaffen, und erst auf unserer
Ebene begann sie ,,Werden”, d. h. die Objektivierung in ihre gegenwartige Materialitit oder die
Ausdehnung von innen nach auflen, von der sublimiertesten und iibersinnlichen Essenz zu ihrer
grobsten Erscheinungsform. Daher existierten unsere menschlichen Formen in der Ewigkeit als
astralische oder dtherische Prototypen; nach diesen Vorbildern entwickelten die Geistwesen (oder
Gotter), deren Aufgabe es war, sie in objektives Sein und irdisches Leben zu bringen, die
protoplasmatischen Formen der zukiinftigen Egos aus ihrer eigenen Essenz. Danach, als dieses
menschliche Upadhi oder Grundmodell fertig war, begannen die natiirlichen irdischen Kréfte auf
diese iibersinnlichen Modelle einzuwirken, die neben ihren eigenen, auch die Elemente aller
vergangenen pflanzlichen und zukiinftigen tierischen Formen dieses Globus in sich enthielten.
Daher durchlief die duBBere Hiille des Menschen jeden pflanzlichen und tierischen Korper, bevor sie
die menschliche Gestalt annahm. Da dies vollstidndig sein wird,

* Die zentripetalen und zentrifugalen Krdfte, die mdnnlich und weiblich, positiv und negativ,
physisch und spirituell sind, wobei beide die eine Urkraft bilden.

7 Der Okkultismus lehrt, dass nichts, weder von der Natur noch vom Menschen, eine Form erhalten
kann, deren Idealtyp nicht bereits auf der subjektiven Ebene existiert. Mehr noch: Keine solche
Form oder Gestalt kann in das Bewusstsein des Menschen eindringen oder sich in seiner
Vorstellung entwickeln, die nicht zumindest anndhernd als Prototyp existiert.

beschrieben in Buch II. mit den dazugehdrigen Kommentaren, es besteht keine Notwendigkeit, hier
mehr dariiber zu sagen.

Nach der hermetisch-kabbalistischen Philosophie von Paracelsus ist es Yliaster — der Vorfahr des
gerade geborenen Protyle, der von Herrn Crookes in der Chemie eingefiihrt wurde — oder die
urspriingliche Protomateria, aus der sich der Kosmos entwickelt hat.

,,Als die Evolution stattfand, teilte sich der Yliaster. . . . schmolz und 16ste sich auf und entwickelte
aus sich selbst heraus das Ideos oder Chaos, das jeweils als Mysterium magnum, Iliados, Limbus
Major oder Ursubstanz bezeichnet wird. Diese Ursubstanz ist monistischer Natur und manifestiert
sich nicht nur als lebenswichtige Aktivitdt, als spirituelle Kraft, als unsichtbare, unbegreifliche und
unbeschreibliche Macht, sondern auch als lebenswichtige Materie, aus der die Substanz der
Lebewesen besteht.” In diesem Ideos der Ursubstanz oder dem Proto-ilos — der Matrix aller
geschaffenen Dinge — ist die Substanz enthalten, aus der alles gebildet ist. Es ist das Chaos, aus dem
der Makrokosmos und spéter durch Evolution und Teilung in Mysteria Specialia* jedes einzelne
Wesen entstanden ist. ,,Alle Dinge und alle elementaren Substanzen waren darin in potentia, aber
nicht actu enthalten® —, dass ,,Paracelsus offenbar vor dreihundert Jahren die moderne Entdeckung
der ,Kraft der Materie® vorweggenommen hat“ (S. 42).

Dieser Magnus Limbus oder Yliaster von Paracelsus ist also einfach unser alter Freund ,,Vater-
Mutter* im Inneren, bevor er im Raum erschien, aus der zweiten und anderen Strophen. Er ist die
universelle Matrix des Kosmos, personifiziert im dualen Charakter von Makro- und Mikrokosmos
(oder dem Universum und unserem Globus){ durch Aditi-Prakriti, die spirituelle und die physische
Natur. Denn wir finden in Paracelsus die Erkldrung, dass ,,der Magnus Limbus die Wiege ist, aus
der alle Geschopfe hervorgegangen sind, so wie ein Baum aus einem kleinen Samen wichst; mit
dem Unterschied jedoch, dass der grofle Limbus seinen Ursprung im Wort hat, wihrend der Limbus
minor (der irdische Samen oder das Sperma) seinen Ursprung in der Erde hat.

* Dieses Wort wird von Dr. Hartmann anhand der Originaltexte von Paracelsus wie folgt erkldrt.
Nach Ansicht dieses grofien Rosenkreuzers ist ,, Mysterium alles, woraus sich etwas entwickeln
kann, das nur in keimhafter Form darin enthalten ist. Ein Samenkorn ist das , Mysterium’ einer
Pflanze, ein Ei das eines lebenden Vogels usw.”

7 Nur die mittelalterlichen Kabbalisten, die den Juden und ein oder zwei Neuplatonikern folgten,



wandten den Begriff Mikrokosmos auf den Menschen an. Die antike Philosophie bezeichnete die
Erde als Mikrokosmos des Makrokosmos und den Menschen als das Ergebnis beider.

Der grofle Limbus ist der Same, aus dem alle Wesen hervorgegangen sind, und der kleine Limbus
ist jedes einzelne Wesen, das seine Form reproduziert und selbst vom ,,GroBen‘ hervorgebracht
wurde. Letzteres besitzt alle Eigenschaften des Grof3en, so wie ein Sohn eine dhnliche
Beschaffenheit wie sein Vater hat.“ (Siehe Kommentar. Buch II. Absatz iii.)

»Als Yliaster sich aufloste, begann Ares, die trennende, differenzierende und individualisierende
Kraft (Fohat, ein weiterer alter Freund), zu wirken. Alle Schopfung erfolgte als Folge der Trennung.
Aus den Ideos entstanden die Elemente Feuer, Wasser, Luft und Erde, deren Geburt jedoch nicht auf
materielle Weise oder durch einfache Trennung erfolgte*, sondern durch spirituelle und

dynamische, nicht einmal komplexe Kombinationen — z. B. mechanische Vermischung im
Gegensatz zu chemischer Kombination — so wie Feuer aus einem Kieselstein oder ein Baum aus
einem Samen entstehen kann, obwohl urspriinglich weder Feuer im Kieselstein noch ein Baum im
Samen vorhanden ist.

Der Geist ist lebendig, und das Leben ist Geist, und Leben und Geist (Prakriti Purusha) (?) bringen
alle Dinge hervor, aber sie sind im Wesentlichen eins und nicht zwei. Auch die Elemente haben
jeweils ihren eigenen Yliaster, denn alle Aktivitdten der Materie, in jeder Form, sind nur ein
Ausfluss derselben Quelle. Aber so, wie aus dem Samen die Wurzeln mit ihren Fasern wachsen,
danach der Stiel mit seinen Zweigen und Bléttern und zuletzt die Bliiten und Samen, so wurden
auch alle Wesen aus den Elementen geboren und bestehen aus elementaren Substanzen, aus denen
andere Formen entstehen konnen, die die Eigenschaften ihrer Eltern tragen. (,,Diese Lehre, die vor
300 Jahren gepredigt wurde*, bemerkt der Ubersetzer, ,,ist identisch mit derjenigen, die das
moderne Denken revolutioniert hat, nachdem sie von Darwin neu formuliert und ausgearbeitet
wurde. Sie wurde von Kapila in der Sankhya-Philosophie noch weiter ausgearbeitet.*)

Die Elemente als Miitter aller Geschopfe sind von unsichtbarer, spiritueller Natur und haben
Seelen.* Sie alle entspringen dem ,,Mysterium Magnum.* (Philosophia ad Athenienses.)
Vergleichen Sie dies mit dem Vishnu Purana. ,,Aus Pradhana (Ursubstanz), iiber die Kshetrajna
(verkorperter Geist) herrscht, geht die Entwicklung dieser Eigenschaften hervor. . . . Aus dem
groflen Prinzip Mahat (universeller Intellekt oder Geist) . . . geht hervor

* Der ostliche Okkultist sagt — ,, werden von den spirituellen Wesen geleitet und informiert” — den
Arbeitern in den unsichtbaren Welten und hinter dem Schleier der okkulten Natur oder der Natur in
Abscondito.

der Ursprung der subtilen Elemente und daraus die Sinnesorgane . . .” (Buch 1., ii.).

So lésst sich zeigen, dass alle grundlegenden Wahrheiten der Natur in der Antike universell waren
und dass die Grundvorstellungen iiber Geist, Materie und das Universum oder iiber Gott, Substanz
und Mensch identisch waren. Betrachtet man die beiden &ltesten religiosen Philosophien der Welt,
den Hinduismus und den Hermetismus, aus den Schriften Indiens und Agyptens, so ist die Identitiit
der beiden leicht zu erkennen.

Dies wird jedem klar, der die neueste Ubersetzung und Wiedergabe der eben erwiihnten
»Hermetischen Fragmente* liest, die von unserer verstorbenen Freundin Dr. Anna Kingsford
angefertigt wurde. Obwohl diese Fragmente durch ihre Weitergabe durch griechische und
christliche Sekten entstellt und verfilscht wurden, hat die Ubersetzerin die Schwachstellen sehr
geschickt und intuitiv erkannt und versucht, sie durch Erklarungen und FuBBnoten zu beheben. Und
sie sagt: ,,Die Schopfung der sichtbaren Welt durch die ,arbeitenden Gétter’ oder Titanen als
Vertreter des hochsten Gottes* ist eine durch und durch hermetische Idee, die in allen religiosen
Systemen wiederzufinden ist und mit der modernen wissenschaftlichen Forschung (?)
iibereinstimmt, die uns tiberall die gottliche Kraft zeigt, die durch die Naturkréfte wirkt. ”



,,Dieses universelle Wesen, das alles enthélt und alles ist, hat die Seele und die Welt, alles, was die
Natur umfasst, in Bewegung gesetzt, sagt Hermes. In der vielfdltigen Einheit des universellen
Lebens sind die unzédhligen Individualitdten, die sich durch ihre Variationen unterscheiden, dennoch
so vereint, dass das Ganze eins ist und dass alles aus der Einheit hervorgeht.” (Asclepios, Teil 1.)
,,0ott ist nicht ein Geist, sondern die Ursache, dass der Geist ist; nicht ein Geist, sondern die
Ursache, dass der Geist ist; nicht Licht, sondern die Ursache, dass das Licht ist.“ (Divine Pymander,
Buch IX., v. 64.)

Das Obige zeigt deutlich, dass ,,.Der gottliche Pymander*, so sehr er auch in einigen Passagen durch
christliche ,,Gléattung* verzerrt wurde, dennoch von einem Philosophen geschrieben wurde, wihrend
die meisten der sogenannten ,.hermetischen Fragmente* das Werk sektiererischer Heiden sind, die
zu einem anthropomorphen hdchsten Wesen neigen. Dennoch sind beide ein Echo der esoterischen
Philosophie und der hinduistischen Puranas.

Vergleichen Sie zwei Anrufungen, eine an das hermetische ,,Hochste All“, die

* Ein hdufiger Ausdruck in den genannten Fragmenten, gegen den wir Einwand erheben. Der
universelle Geist ist kein Wesen oder ,, Gott”.

andere an das ,,Hochste All” der spéteren Arier. In einem von Suidas zitierten hermetischen
Fragment (sieche Mrs. Kingsfords ,,Die Jungfrau der Welt”) heil3t es: —

,» Ich beschwore dich, Himmel, heiliges Werk des groBBen Gottes; ich beschwore dich, Stimme des
Vaters, ausgesprochen am Anfang, als die universelle Welt geschaffen wurde; ich beschwore dich
durch das Wort, einziger Sohn des Vaters, der alle Dinge erhilt; sei gnidig, sei gnadig.”

Dem geht Folgendes voraus: ,,So war das ideale Licht vor dem idealen Licht, und die leuchtende
Intelligenz der Intelligenz war immer da, und ihre Einheit war nichts anderes als der Geist, der das
Universum umbhiillt.

Aus ihm sind weder Gott noch Engel, noch irgendwelche anderen Wesenheiten, denn er (es?) ist der
Herr aller Dinge und die Kraft und das Licht; und alles hingt von ihm (es?) ab und ist in ihm (es?),
usw.” (Fragmente aus den Schriften des Hermes an Ammon.)

Dem widerspricht derselbe Trismegistos, der zu sagen scheint: ,,Es ist unmoglich, von Gott zu
sprechen. Denn das Korperliche kann das Unkorperliche nicht ausdriicken. Das, was keinen Korper,
keine Erscheinung, keine Form und keine Materie hat, kann nicht mit den Sinnen erfasst werden.
Ich verstehe, Tatios, ich verstehe, dass es unmdglich ist, zu definieren — das ist Gott.* (Physical
Eclogues, Florilegium of Stobaeus.)

Der Widerspruch zwischen den beiden Passagen ist offensichtlich; und dies zeigt, (a) dass Hermes
ein allgemeiner Nom de Plume war, der von einer Reihe von Generationen von Mystikern aller
Couleur verwendet wurde, und (b) dass man gro3e Unterscheidungskraft walten lassen muss, bevor
man ein Fragment als esoterische Lehre akzeptiert, nur weil es unbestreitbar alt ist. Vergleichen wir
nun das Obige mit einer dhnlichen Anrufung in den hinduistischen Schriften — zweifellos ebenso alt,
wenn nicht sogar weit dlter. Hier ist es Parasara, der arische ,,Hermes”, der Maitreya, den indischen
Asklepios, unterweist und Vishnu in seiner dreifachen Hypostase anrutft.

,»Ehre sei dem unverdnderlichen, heiligen, ewigen Hochsten Vishnu, von einer universellen Natur,
dem Michtigen iiber alles; thm, der Hiranyagarbha, Hari und Sankara (Brahma, Vishnu und Shiva)
ist, dem Schopfer, Erhalter und Zerstorer der Welt; zu Vasudeva, dem Befreier (seiner Verehrer); zu
thm, dessen Wesen sowohl einheitlich als auch vielféltig ist; der sowohl subtil als auch korperlich,
indiskret und diskret ist; zu Vishnu, der Ursache der endgiiltigen Befreiung, der Ursache der
Schopfung, der Existenz, dem Ende der Welt; der die Wurzel der Welt ist und der aus der Welt
besteht.” (Vish. Purana, Buch L.)

Dies ist eine groBartige Anrufung, voller philosophischer Bedeutung, die ihr zugrunde liegt; aber fiir
die profanen Massen ist sie ebenso suggestiv wie die erste, die sich auf ein anthropomorphes Wesen
bezieht. Wir miissen das Gefiihl respektieren, das beide diktiert hat; aber wir kénnen nicht umhin, es



in volliger Disharmonie mit seiner inneren Bedeutung zu finden, sogar mit der, die in derselben
hermetischen Abhandlung zu finden ist, in der es heif3t:

,,Die Wirklichkeit ist nicht auf der Erde, mein Sohn, und sie kann auch nicht dort sein. ... Nichts auf
der Erde ist real, es gibt nur Erscheinungen. ... Er (der Mensch) ist nicht real, mein Sohn, als
Mensch. Das Reale besteht einzig und allein in sich selbst und bleibt, was es ist. ... Der Mensch ist
vergédnglich, daher ist er nicht real, er ist nur Erscheinung, und Erscheinung ist die hochste Illusion.
Tatios: Dann sind auch die Himmelskorper selbst nicht real, mein Vater, da auch sie sich verdndern?
Trismegistos: Das, was der Geburt und der Verdanderung unterworfen ist, ist nicht real. ... In thnen
liegt eine gewisse Falschheit, da auch sie verdnderlich sind.

Tatios: Und was ist dann die urspriingliche Wirklichkeit?

Trismeg.: Das, was eins und allein ist, oh Tatios; das, was nicht aus Materie besteht und in keinem
Korper ist. Das weder Farbe noch Form hat, das sich nicht verdndert und nicht iibertragen wird,
sondern immer ist.

Dies steht ganz im Einklang mit der vedantischen Lehre. Der Leitgedanke ist okkult, und viele
Passagen in den hermetischen Fragmenten gehoren vollstandig zur Geheimlehre. Letztere lehrt,
dass das gesamte Universum von intelligenten und semi-intelligenten Kriaften und Méachten regiert
wird, wie von Anfang an dargelegt. Die christliche Theologie akzeptiert und verlangt sogar den
Glauben daran, nimmt jedoch eine willkiirliche Unterteilung vor und bezeichnet sie als ,,Engel” und
,» leufel”. Die Wissenschaft leugnet deren Existenz und verspottet diese Vorstellung. Spiritualisten
glauben an die Geister der Toten und leugnen dariiber hinaus jegliche andere Art oder Klasse
unsichtbarer Wesen. Die Okkultisten und Kabbalisten sind somit die einzigen rationalen Ausleger
der alten Traditionen, die nun einerseits in dogmatischem Glauben und andererseits in dogmatischer
Leugnung gipfeln. Denn sowohl der Glaube als auch der Unglaube umfassen jeweils nur einen
kleinen Teil der unendlichen Horizonte spiritueller und physischer Manifestationen; und somit
haben beide von ihren jeweiligen Standpunkten aus Recht, und beide irren sich in der Annahme,
dass sie das Ganze innerhalb ihrer eigenen speziellen und engen Grenzen umschreiben kénnen;
denn — das konnen sie niemals. In dieser Hinsicht zeigen Wissenschaft, Theologie und sogar
Spiritualismus wenig mehr Weisheit als die Anhédnger der alten Traditionen, die heute in
dogmatischem Glauben auf der einen Seite und dogmatischer Ablehnung auf der anderen Seite
gipfeln.

Da die einzigen heute noch existierenden Werke zu dem hier behandelten Thema, die den Profanen
der westlichen ,,zivilisierten” Rassen zugénglich sind, die oben erwéhnten hermetischen Biicher
oder vielmehr hermetischen Fragmente sind, konnen wir sie im vorliegenden Fall mit den Lehren
der esoterischen Philosophie vergleichen. Zu diesem Zweck aus anderen Werken zu zitieren, wire
sinnlos, da die Offentlichkeit nichts iiber die chalddischen Werke weiB, die ins Arabische iibersetzt
und von einigen Sufi-Eingeweihten aufbewahrt werden. Daher muss man sich zum Vergleich auf
die ,,Definitionen des Asklepios” stiitzen, die kiirzlich von Mrs. A. Kingsford, F.T.S.,
zusammengestellt und kommentiert wurden und von denen einige Aussagen in bemerkenswerter
Ubereinstimmung mit der esoterischen dstlichen Lehre stehen. Obwohl nicht wenige Passagen
einen starken Eindruck spéterer christlicher Einfliisse zeigen, entsprechen die Eigenschaften der
Genien* und Gotter insgesamt doch denen der Ostlichen Lehren, wéhrend es in anderen Punkten
Passagen gibt, die sich stark von unseren Lehren unterscheiden. Hier sind einige Beispiele: —

* Die hermetischen Philosophen nannten Theoi, Gotter, Genien und Daimonen (im Originaltext)
jene Wesenheiten, die wir Devas (Gotter), Dhyan Chohans, Chitkala (Kwan-yin, wie sie die
Buddhisten nennen) und mit anderen Namen bezeichnen.

Die Daimones sind — im sokratischen Sinne und sogar im orientalischen und lateinischen
theologischen Sinne — die Schutzgeister der Menschheit; ,,diejenigen, die in der Nachbarschaft der
Unsterblichen wohnen und von dort aus iiber die menschlichen Angelegenheiten wachen”, wie
Hermes es ausdriickt. In der esoterischen Sprache werden sie Chitkala genannt, von denen einige



diejenigen sind, die den Menschen aus ihrer eigenen Essenz mit seinem vierten und fiinften Prinzip
ausgestattet haben; andere sind die sogenannten Pitris. Dies wird erklirt werden, wenn wir zur
Erzeugung des vollstandigen Menschen kommen. Die Wurzel des Namens ist Chiti, ,,das, wodurch
die Wirkungen und Folgen von Handlungen und Arten des Wissens fiir den Gebrauch der Seele
ausgewdhlt werden®, oder das Gewissen, die innere Stimme im Menschen. Bei den Yogis ist Chiti
ein Synonym fiir Mahat, dem ersten und gottlichen Intellekt; aber in der esoterischen Philosophie ist
Mahat die Wurzel von Chiti, sein Keim; und Chiti ist eine Eigenschaft von Manas in Verbindung
mit Buddhi, eine Eigenschaft, die durch spirituelle Affinitét ein Chitkala anzieht, wenn es sich im
Menschen ausreichend entwickelt hat. Deshalb wird gesagt, dass Chiti eine Stimme ist, die
mystisches Leben erlangt und zu Kwan-Yin wird.

Ausziige aus einem privaten Kommentar,* bisher geheim: —

(xvii.) ,,Die urspriingliche Existenz in der ersten Ddmmerung des Maha-Manwantara (nach dem
Maha-Pralaya, das auf jedes Zeitalter Brahmas folgt, ist eine bewusste spirituelle Eigenschaft. In
den manifestierten Welten (Sonnensystemen) ist sie in ihrer objektiven Subjektivitit, wie der Film
aus einem gottlichen Atemzug fiir den Blick des entriickten Sehers. Sie breitet sich aus, wéhrend sie
aus Layat durch die Unendlichkeit, als farblose spirituelle Fliissigkeit stromt. Sie befindet sich auf
der siebten Ebene und in ithrem siebten Zustand in unserer planetarischen Welt.

(xviii.) ,,Sie ist Substanz fiir unser spirituelles Sehen. Von Menschen in ihrem Wachzustand kann sie
nicht so genannt werden; deshalb haben sie sie in ithrer Unwissenheit ,,Gottesgeist” genannt. (xix.)
»Sie existiert iiberall und bildet das erste Upadhi (Fundament), auf dem unsere Welt
(Sonnensystem) aufgebaut ist. AuBBerhalb des letzteren ist sie in ihrer urspriinglichen Reinheit nur
zwischen den Sonnensystemen oder den Sternen des Universums zu finden, den bereits geformten
oder sich formenden Welten; diejenigen in Laya ruhen, wéhrenddessen in ihrem SchoB. Da seine
Substanz sich von der auf der Erde bekannten unterscheidet, glauben die Bewohner der Erde, die
durch sie hindurchsehen, in ihrer Illusion und Unwissenheit, dass es sich um leeren Raum handelt.
Es gibt keinen Fingerbreit (angula) leeren Raums im gesamten grenzenlosen (Universum). . . (xx.)
,,Materie oder Substanz ist innerhalb unserer Welt siebenfach, wie sie es auch aullerhalb davon ist.
Dariiber hinaus ist jeder ihrer Zustinde oder Prinzipien in sieben Dichtegrade unterteilt.

Surya (die Sonne) zeigt in ihrer sichtbaren Reflexion den ersten oder niedrigsten Zustand des
siebten, des hochsten Zustands der universellen Prasenz, des Reinen, des ersten manifestierten
Atems des ewig Unmanifestierten sat (Seins). Alle zentralen physischen oder objektiven Sonnen
befinden sich in ihrer Substanz im niedrigsten Zustand des ersten Prinzips des Atems. Keine von
thnen ist mehr als die Reflexion ihrer Primérsonnen, die vor den Blicken aller, au3er den Dhyan
Chohans, verborgen sind, deren korperliche Substanz zur fiinften Abteilung des siebten Prinzips der
Muttersubstanz gehort und die

* Diese (Lehre) bezieht sich nicht auf Prakriti-Purusha jenseits der Grenzen unseres kleinen
Universums.

7 Der ultimative Ruhezustand: der Nirvana-Zustand des siebten Prinzips.

I Die Lehre wird vollstindig von unserer Bewusstseinsebene aus vermittelt.

daher vier Stufen hoher als die reflektierte Substanz der Sonne.

Da es sieben Dhatu (Hauptsubstanzen im menschlichen Kdrper) gibt, so gibt es sieben Krifte im
Menschen und in der gesamten Natur. (xxi.) ,,Die wahre Substanz des Verborgenen (Sonne) ist ein
Kern aus Muttersubstanz.* Sie ist das Herz und die Matrix aller lebendigen und existierenden
Krifte in unserem Sonnenuniversum. Es ist der Kern, von dem aus sich alle Kréfte auf ihren
zyklischen Reisen ausbreiten, die die Atome in ihren funktionalen Aufgaben in Gang setzen, und
der Brennpunkt, in dem sie sich alle elf Jahre in ihrer siebten Essenz wieder treffen. Wer dir sagt, er
habe die Sonne gesehen, lach ihn ausT, als hitte er gesagt, die Sonne bewege sich wirklich auf
threm tdglichen Weg vorwirts . . . .(xxiii).

»Aufgrund ihrer siebenfachen Natur wird die Sonne von den Alten als eine Sonne beschrieben, die



von sieben Pferden gezogen wird, die den Metern der Veden entsprechen; oder, wiederum, dass,
obwohl sie mit den sieben ,,Gaina” (Seinsarten) in ithrer Umlaufbahn identifiziert wird, sie sich von
thnen unterscheidet,} wie sie tatsdchlich ist; ebenso wie sie sieben Strahlen hat, die sie tatsdchlich
hat....(xxv.)

»Die sieben Wesen in der Sonne sind die sieben Heiligen, die aus der innewohnenden Kraft in der
Matrix der Mutter-Substanz selbst geboren sind. Sie sind es, die die sieben Hauptkrifte aussenden,
die Strahlen genannt werden, die sich zu Beginn des Pralaya in sieben neuen Sonnen fiir das néchste
Manvantara konzentrieren werden. Die Energie, aus der sie in jeder Sonne zu bewusster Existenz
erwachen, ist das, was manche Menschen Vishnu nennen (siche FuBlnote unten), das der Atem der
Absolutheit ist.

Wir nennen es das manifestierte Leben des Einen — selbst ein Spiegelbild des Absoluten . . . (xxvi.)
,,Letzteres darf niemals in Worten oder Reden erwihnt werden, damit es nicht einen Teil unserer
spirituellen Energien wegnimmt, die nach seinem Zustand streben und sich immer weiter spirituell
zu ihm hinziehen, so wie das gesamte physische Universum sich zu seinem manifestierten Zentrum
hinzieht — kosmisch gesehen (xxvii.).

,Das Erstere — die urspriingliche Existenz — kann bezeichnet werden als

* Oder der ,, Traum der Wissenschaft”, die urzeitliche, wirklich homogene Materie, die kein
Sterblicher in dieser Rasse oder Runde objektiv machen kann.

7, Vishnu in Form der aktiven Sonnenenergie geht weder auf noch unter und ist gleichzeitig die
siebenfache Sonne und von ihr getrennt”, sagt Vishnu Purana (Buch II., Kap. 11) .

I ., S0 wie ein Mensch sich einem auf einem Stinder befindlichen Spiegel néihert und darin sein
eigenes Bild betrachtet, so ist die Energie oder Reflexion von Vishnu (der Sonne), niemals getrennt,
sondern verbleibt in der Sonne, wie in einem dort aufgestellten Spiegel  (,, Vishnu Purana“).

Zustand des Einen Lebens, wie erklart, ein Film zu kreativen oder formativen Zwecken. Er
manifestiert sich in sieben Zusténden, die mit ihren siebenfachen Unterteilungen die neunundvierzig
Feuer™* sind, die in heiligen Biichern erwdhnt werden . . . .(xxix.)

»Der erste ist die Mutter® (prima materia). Sie trennt sich in ihre sieben priméren Zustinde und
bewegt sich zyklisch nach unten; wennft sie sich in ihrem letzten Prinzip als grobe Materie
konsolidiert hat, dreht sie sich um sich selbst und informiert mit der siebten Emanation des letzten,
das erste und niedrigste Element (die Schlange, die sich in den Schwanz beif3t). In einer Hierarchie,
oder Ordnung des Seins, ist die siebte Emanation ihres letzten Prinzips: —

(a) Im Mineral, der Funke, der darin latent liegt, und durch das Positive, das das Negative erweckt
(und so weiter), zu seinem verganglichen Dasein berufen wird.

(b) In der Pflanze ist es diese lebenswichtige und intelligente Kraft, die den Samen informiert und
ihn zu einem Grashalm, oder einer Wurzel und einem Baumchen entwickelt. Es ist der Keim, der
zum Upadhi der sieben Prinzipien des Wesens wird, in dem er wohnt, und sie hervorbringt, wéhrend
dieses wichst und sich entwickelt.

(c) In jedem Tier tut es dasselbe. Es ist sein Lebensprinzip und seine Lebenskraft, sein Instinkt und
seine Eigenschaften, seine Merkmale und besonderen Eigenheiten.

(d) Dem Menschen gibt es alles, was es auch allen anderen manifestierten Einheiten in der Natur
schenkt; aber es entwickelt dariiber hinaus die Reflexion aller seiner neunundvierzig Feuer in ihm.
Jedes seiner sieben Prinzipien ist ein vollwertiger Erbe und Teilhaber der sieben Prinzipien der
»groflen Mutter”.

Der Atem ihres ersten Prinzips ist sein Geist (Atma).

Ihr zweites Prinzip ist Buddhi (Seele). Wir nennen es félschlicherweise das siebte.

Das dritte versorgt ihn mit (a) dem Gehirnstoff auf der physischen Ebene und (b) mit dem Geist,
der es bewegt — [das ist die menschliche Seele. — h.p.b.] — entsprechend seinen organischen
Fahigkeiten.

(e) Es ist die leitende Kraft in den kosmischen und irdischen Elementen. Es wohnt im Feuer, das aus
seinem latenten in sein aktives Dasein hervorgerufen wurde; denn alle sieben Unterteilungen des *



* * Prinzips wohnen im irdischen Feuer. Es wirbelt im Wind, weht mit dem Hurrikan, und versetzt
die Luft in Bewegung, die ebenfalls an einem seiner Prinzipien beteiligt ist. Zyklisch reguliert es die
Bewegung

*In ,, Vishnu” und anderen Puranas.
7 Siehe die hermetische ,, Natur”, ,,die zyklisch in die Materie hinabsteigt, wenn sie dem
,himmlischen Menschen’ begegnet”.

des Wassers, zieht die Wellen an und stof3t sie ab* nach festen Gesetzen, deren siebtes Prinzip die
informierende Seele ist.

(f) Seine vier hoheren Prinzipien enthalten den Keim, der sich zu den kosmischen Géttern
entwickelt; seine drei niedrigeren Prinzipien zeugen das Leben der Elemente (Elementarwesen).
(g) In unserer Sonnenwelt ist die Eine Existenz Himmel und Erde, die Wurzel und die Blume, die
Handlung und der Gedanke. Sie ist in der Sonne und ebenso in der Glithwiirmchen. Kein Atom
kann ihr entkommen. Deshalb haben die alten Weisen sie weise als den manifestierten Gott in der
Natur bezeichnet. ”

In diesem Zusammenhang mag es interessant sein, den Leser daran zu erinnern, was Herr Subba
Row iiber die Krifte gesagt hat — mystisch definiert. Siehe ,,Fiinf Jahre Theosophie” und ,,Die zwolf
Zeichen des Tierkreises”. Er sagt:

,Kanya (das sechste Zeichen des Tierkreises oder Jungfrau) bedeutet Jungfrau und steht fiir Sakti
oder Mahamaya. Das Zeichen . . . ist das sechste Rasi oder die sechste Unterteilung und weist
darauf hin, dass es in der Natur sechs primire Kréfte gibt (die durch die siebte synthetisiert
werden).” . . . Diese Sakti stehen wie folgt: —

(1.) Parasakti. Wortlich die groB3e oder hochste Kraft oder Macht. Sie bedeutet und umfasst die
Kréfte des Lichts und der Wérme.

(2.) Jnanasakti. . . . Die Kraft des Intellekts, der wahren Weisheit oder des Wissens. Sie hat zwei
Aspekte:

Im Folgenden sind einige ihrer Manifestationen aufgefiihrt, wenn sie unter dem Einfluss oder der
Kontrolle materieller Bedingungen stehen.

(a) Die Kraft des Geistes, unsere Empfindungen zu interpretieren.

(b) Seine Kraft, vergangene Ideen (Erinnerungen) abzurufen und zukiinftige Erwartungen zu
wecken.

(c) Seine Kraft, die sich in dem zeigt, was moderne Psychologen als ,,Gesetze der Assoziation”
bezeichnen, die es ihm ermdglichen, dauerhafte Verbindungen zwischen verschiedenen Gruppen
von Empfindungen und Empfindungsmoglichkeiten herzustellen und so die Vorstellung oder Idee
eines dufleren Objekts zu erzeugen.

(d) Seine Kraft, unsere Ideen durch die geheimnisvolle Verbindung der Erinnerung miteinander zu
verkniipfen und so die Vorstellung vom Selbst oder der Individualitit zu erzeugen; einige seiner
Erscheinungsformen, wenn es von den Fesseln der Materie befreit ist, sind — (a) Hellsehen, (b)
Psychometrie.

(3.) Itchasakti — die Kraft des Willens. Seine gewohnlichste Erscheinungsform

* Die Verfasser des Obigen kannten die physikalische Ursache der Gezeiten, der Wellen usw. sehr
wohl. Hier ist der informierende Geist des gesamten kosmischen Sonnenkorpers gemeint, auf den
immer dann Bezug genommen wird, wenn solche Ausdriicke aus mystischer Sicht verwendet
werden.

ist die Erzeugung bestimmter Nervenstrome, die die Muskeln in Bewegung setzen, die zur
Erreichung des gewiinschten Ziels erforderlich sind.

(4.) Kriyasakti. Die geheimnisvolle Kraft des Denkens, die es ihm ermdglicht, durch seine eigene
innewohnende Energie dullere, wahrnehmbare, phdnomenale Ergebnisse hervorzubringen. Die



Alten glaubten, dass sich jede Idee duerlich manifestiert, wenn man seine Aufmerksamkeit tief auf
sie konzentriert. Ebenso wird ein intensiver Wille zum gewtinschten Ergebnis fiihren.

Ein Yogi vollbringt seine Wunder im Allgemeinen mit Hilfe von Itchasakti und Kriyasakti.

(5.) Kundalini Sakti. Die Kraft oder Macht, die sich auf einem gekriimmten Weg bewegt. Es ist das
universelle Lebensprinzip, das sich iiberall in der Natur manifestiert. Diese Kraft umfasst die beiden
groflen Kréfte der Anziehung und AbstoBung. Elektrizitit und Magnetismus sind nur
Manifestationen davon. Dies ist die Kraft, die jene ,.kontinuierliche Anpassung der inneren
Beziehungen an die duleren Beziehungen” bewirkt, die laut Herbert Spencer die Essenz des Lebens
ist, und jene ,,kontinuierliche Anpassung der duBleren Beziehungen an die inneren Beziehungen”,
die die Grundlage der Seelenwanderung, punar janman (Wiedergeburt), in den Lehren der alten
hinduistischen Philosophen ist. Ein Yogi muss diese Kraft vollstindig unterwerfen, bevor er
Moksham erreichen kann.

(6.) Mantrika-sakti. Die Kraft oder Macht von Buchstaben, Sprache oder Musik. Das Mantra
Shastra hat diese Kraft in all ihren Erscheinungsformen zum Gegenstand. Der Einfluss der Melodie
ist eine ihrer gewdhnlichen Erscheinungsformen. Die Kraft des unaussprechlichen Namens ist die
Krone dieser Sakti.

Die moderne Wissenschaft hat die erste, zweite und fiinfte der oben genannten Krifte nur teilweise
erforscht, tappt jedoch hinsichtlich der tibrigen Kréfte vollig im Dunkeln. Die sechs Krifte werden
in ihrer Einheit durch die ,,Daiviprakriti” (die Siebte, das Licht des Logos) représentiert.

Das Obige wird zitiert, um die tatséchlichen hinduistischen Vorstellungen zu diesem Thema
aufzuzeigen. Es ist alles esoterisch, deckt jedoch nicht einmal ein Zehntel dessen ab, was gesagt
werden konnte.

Zum einen sind die sechs Namen der sechs genannten Kréfte die der sechs Hierarchien der Dhyan
Chohans, die von ihrem Priméren, dem siebten, synthetisiert werden, der das fiinfte Prinzip der
kosmischen Natur oder die ,,Mutter” in ihrem mystischen Sinne personifiziert.

Allein die Aufzéhlung der Krifte der Yogis wiirde zehn Bénde erfordern. Jede dieser Kréfte hat an
ithrer Spitze eine lebendige bewusste Wesenheit, von der sie eine Emanation ist.

Vergleichen wir jedoch den soeben zitierten Kommentar mit den Worten des ,,dreimal grof3en”
Hermes: —

,Die Schopfung des Lebens durch die Sonne ist so kontinuierlich wie ihr Licht; nichts hélt sie auf
oder begrenzt sie. Um sie herum, wie eine Armee von Satelliten, befinden sich unzihlige Chore von
Genien. Diese wohnen in der Nachbarschaft der Unsterblichen und wachen von dort aus {iber die
menschlichen Angelegenheiten. Sie erfiillen den Willen der Gétter (Karma) mittels Stiirmen,
Unwettern, Feueriibergdngen und Erdbeben; ebenso durch Hungersnote und Kriege, um die
Gottlosigkeit zu bestrafen.* Es ist die Sonne, die alle Geschdpfe erhélt und néhrt; und so, wie die
ideale Welt, die die sinnliche Welt umgibt, diese mit Fiille und universeller Vielfalt an Formen
erfiillt, so vollbringt auch die Sonne, die alles in ihrem Licht umhiillt, iiberall die Geburt und
Entwicklung der Geschopfe.

,unter ihrem Befehl steht der Chor der Genien, oder besser gesagt, die Chdre, denn es gibt viele
und verschiedene, und ihre Zahl entspricht der der Sterne. Jeder Stern hat seine Genien, gut und
bdse von Natur aus, oder vielmehr aufgrund ihrer Wirkung, denn Wirkung ist das Wesen der
Genien. Alle diese Genien leiten die weltlichen Angelegenheiten,  sie erschiittern und stiirzen die
Verfassung von Staaten und Individuen; sie pridgen unsere Seelen mit ithrem Abbild, sie sind in
unseren Nerven, unserem Mark, unseren Venen, unseren Arterien und unserer Gehirnsubstanz
prasent. In dem Moment, in dem jeder von uns Leben und Existenz erhélt, wird er von den Genien
(Elementarwesen) in Obhut genommen, die iiber Geburten herrschenf und die unterhalb der
astralen Méchte (libermenschliche astralen Geister) eingestuft sind. Sie verdndern sich stindig,
nicht immer identisch, sondern kreisférmig.§ Sie durchdringen durch den Korper zwei Teile der
Seele, damit diese von jedem den Eindruck seiner eigenen Energie empfangen kann. Aber der
verniinftige Teil der Seele unterliegt nicht den Genien; er ist dazu bestimmt



* Siehe Strophen III und 1V und die Kommentare dazu, insbesondere die Kommentare zu Strophe IV.
,, Die Lipika und die vier Maharadschas”, die Wirkenden des Karma.

7 Und auch ,, Gotter ” oder Dhyanis, nicht nur die Genien oder ,, gelenkten Krdfte”.

I Das bedeutet, dass der Mensch aus allen grofsen Elementen besteht: Feuer, Luft, Wasser, Erde
und Ather — die Elementarwesen, die jeweils zu diesen Elementen gehoren, fiihlen sich aufgrund
ihrer gemeinsamen Essenz zum Menschen hingezogen. Das Element, das in einer bestimmten
Konstitution vorherrscht, wird das beherrschende Element wéihrend des gesamten Lebens sein.
Wenn beispielsweise bei einem Menschen das irdische, gnomenhafte Element tiberwiegt, werden die
Gnome ihn dazu bringen, Metalle — Geld und Reichtum usw. — zu assimilieren. ,, Der tierische
Mensch ist der Sohn der tierischen Elemente, aus denen seine Seele (sein Leben) geboren wurde,
und Tiere sind die Spiegel des Menschen “, sagt Paracelsus (De Fundamento Sapientiae).
Paracelsus war vorsichtig und wollte, dass die Bibel mit seinen Aussagen iibereinstimmte, weshalb
er nicht alles sagte.

§ Zyklischer Fortschritt in der Entwicklung.

fiir die Aufnahme des Gottes*, der es mit einem sonnigen Strahl erleuchtet.

Diejenigen, die auf diese Weise erleuchtet sind, sind wenige, und von ihnen halten sich die Genien
fern: Denn weder Genien noch Gétter haben irgendeine Macht in der Gegenwart eines einzigen
Strahls Gottes.T Aber alle anderen Menschen, sowohl Seele als auch Koérper, werden von Genien
gelenkt, an die sie sich binden und deren Wirken sie beeinflussen. Die Genien haben dann die
Kontrolle iiber weltliche Dinge, und unsere Korper dienen ihnen als Werkzeuge.”

Abgesehen von einigen wenigen sektiererischen Punkten entspricht das Obige dem, was bis vor
etwa einem Jahrhundert ein allgemeiner Glaube aller Nationen war. Es ist in seinen Grundziigen
und Merkmalen unter Heiden und Christen gleichermafen noch immer orthodox, wenn man von
einer Handvoll Materialisten und Wissenschaftlern absieht.

Denn ob man die Genien von Hermes und seine ,,Gotter*, ,,Méchte der Finsternis* und ,,Engel*
nennt, wie in der griechischen und lateinischen Kirche, oder ,,Geister der Toten*, wie im
Spiritismus, oder wieder Bhoots und Devas, Shaitan oder Djin, wie sie in Indien und den
muslimischen Landern noch immer genannt werden — sie sind alle ein und dasselbe — Illusion. Dies
sollte jedoch nicht in dem Sinne missverstanden werden, in dem die grof3e philosophische Lehre der
Vedantisten in letzter Zeit von westlichen Schulen verdreht wurde.

Alles, was ist, geht vom Absoluten aus, das allein aufgrund dieser Eigenschaft als die einzige
Realitdt gilt — daher muss alles, was diesem Absoluten, dem schopferischen und ursidchlichen
Element, fremd ist, zweifellos eine Illusion sein. Dies gilt jedoch nur aus rein metaphysischer Sicht.
Ein Mensch, der sich selbst fiir geistig gesund hélt und von seinen Mitmenschen auch so angesehen
wird, bezeichnet die Visionen seines geisteskranken Bruders — dessen Halluzinationen das Opfer je
nach Fall entweder gliicklich oder duerst ungliicklich machen — ebenfalls als Illusionen und
Fantasien. Aber wo ist der Verriickte, fiir den die schrecklichen Schatten in seinem gestorten Geist,
seine Illusionen, nicht ebenso real und wahrhaftig sind wie die Dinge, die sein Arzt oder sein
Betreuer sehen kann? Alles in diesem Universum ist relativ, alles ist eine Illusion.

* Der Gott im Menschen und oft die Inkarnation eines Gottes, ein hoch spiritueller Dhyan Chohan
in ihm, neben der Gegenwart seines eigenen siebten Prinzips.

7 Nun, welcher ,, Gott” ist hier gemeint? Nicht Gott ,,der Vater”, die anthropomorphe Fiktion; denn
dieser Gott ist die Gesamtheit der Elohim und hat kein Eigenleben auferhalb der Schar. Aufserdem
ist ein solcher Gott endlich und unvollkommen. Es sind die hohen Eingeweihten und Adepten, die
hier mit den ,,wenigen” Menschen gemeint sind. Und es sind genau diese Menschen, die an

,, Gotter” glauben und keinen ,, Gott” kennen, sondern nur eine universelle, unabhdngige und
bedingungslose Gottheit.



Die Erfahrung einer beliebigen Ebene ist fiir das wahrnehmende Wesen, dessen Bewusstsein sich
auf dieser Ebene befindet, eine Realitét, auch wenn diese Erfahrung aus rein metaphysischer Sicht
als objektiv nicht real angesehen werden kann. Aber es sind nicht die Metaphysiker, sondern die
Physiker und Materialisten, gegen die die esoterischen Lehren ankdmpfen miissen, denn fiir diese
haben Lebenskraft, Licht, Schall, Elektrizitit und sogar die objektiv wirkende Anziehungskraft des
Magnetismus keine objektive Existenz und existieren lediglich als ,,Bewegungsformen®,
,»Empfindungen und Einfliisse der Materie®.

Weder die Okkultisten im Allgemeinen noch die Theosophen lehnen, wie manche félschlicherweise
glauben, die Ansichten und Theorien der modernen Wissenschaftler ab, nur weil diese Ansichten
der Theosophie widersprechen. Die erste Regel unserer Gesellschaft lautet: Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers ist. Die Theosophen sind daher die ersten, die den inneren Wert der Wissenschaft
anerkennen. Wenn jedoch ihre Hohepriester das Bewusstsein auf eine Sekretion der grauen
Hirnsubstanz und alles andere in der Natur auf eine Bewegungsform reduzieren, protestieren wir
gegen diese Lehre als unphilosophisch, widerspriichlich und schlichtweg absurd, sowohl aus
wissenschaftlicher Sicht als auch aus okkultistischer Sicht, die esoterisches Wissen umfasst.

Denn wabhrlich, das astrale Licht der verspotteten Kabbalisten birgt seltsame und geheimnisvolle
Geheimnisse fiir den, der darin sehen kann; und die Mysterien, die in seinen unauthorlich gestorten
Wellen verborgen sind, sind da, ungeachtet der gesamten Materialisten und Spoétter.® Diese
Geheimnisse, zusammen mit

* Das Astral-Licht der Kabbalisten wird von einigen sehr falsch mit ,, Ather” iibersetzt; Letzteres
wird mit dem hypothetischen Ather der Wissenschaft verwechselt, und beide werden von einigen
Theosophen als Synonyme fiir Akasa bezeichnet. Dies ist ein grofser Irrtum.

., Eine Eigenschaft von Akasa wird zeigen, wie unzureichend es durch Ather dargestellt wird”,
schreibt der Autor von Rational Refutations und hilft damit unbewusst dem Okkultismus. ,, In seiner
Dimension ist es unendlich,; es besteht nicht aus Teilen; und Farbe, Geschmack, Geruch und
Greifbarkeit gehoren nicht zu ihm. Insofern entspricht er genau der Zeit, dem Raum, Isvara (,, dem
Herrn®, aber eher der schopferischen Kraft und Seele — anima mundi). Seine Besonderheit besteht
im Vergleich dazu darin, dass er die materielle Ursache des Klangs ist. Abgesehen davon konnte
man ihn fiir eins mit der Leere halten ™ (S. 120).

Es ist zweifellos Leere, insbesondere fiir Rationalisten. Auf jeden Fall erzeugt Akasa mit Sicherheit
Leere im Gehirn eines Materialisten. Dennoch ist Akasa, obwohl es nicht der Ather der
Wissenschaft und auch nicht der Ather der Okkultisten ist, die Letzteren als eines der Prinzipien
von Akasa definieren, zusammen mit seiner primdren Ursache, der Ursache des Klangs, mit
Sicherheit nur eine physische und spirituelle, keineswegs eine materielle Ursache. Die Beziehungen
[[FuBnote wird auf der nidchsten Seite fortgesetzt]]

vielen anderen Geheimnissen, werden fiir die Materialisten unserer Zeit nicht existent bleiben, so
wie Amerika fiir die Europder zu Beginn des Mittelalters ein nicht existierender Mythos war,
wéhrend die Skandinavier und Norweger diese sehr alte ,,Neue Welt” bereits mehrere Jahrhunderte
zuvor erreicht und besiedelt hatten. Aber so wie Kolumbus geboren wurde, um sie
wiederzuentdecken und die Alte Welt zu zwingen, an die Lander auf der anderen Seite der Welt zu
glauben, so werden auch Wissenschaftler geboren werden, die die Wunder entdecken werden, von
denen Okkultisten behaupten, dass sie in den Regionen des Athers existieren, mit ihren vielfiltigen
und vielgestaltigen Bewohnern und bewussten Wesenheiten. Dann wird die Wissenschaft, nolens
volens, den alten ,,Aberglauben” akzeptieren miissen, wie sie schon mehrere andere akzeptiert hat.
Und nachdem sie einmal gezwungen war, ihn zu akzeptieren — nach den Erfahrungen der
Vergangenheit zu urteilen —, werden ihre gelehrten Professoren, wie im Fall des Mesmerismus und
Magnetismus, der jetzt in Hypnotismus umbenannt wurde, hochstwahrscheinlich die Sache selbst
befiirworten und ihren Namen ablehnen.



Die Wahl der neuen Bezeichnung wird wiederum von den ,,Bewegungsmodi” abhéngen, dem neuen
Namen fiir die dlteren ,,automatischen physikalischen Prozesse zwischen den Nervenfasern des
(wissenschaftlichen) Gehirns” von Moleschott; und sehr wahrscheinlich auch von der letzten
Mahlzeit des Namensgebers; denn laut dem Begriinder des neuen hylo-idealistischen Schemas ,,ist
die Gehirnaktivitit im Grunde dasselbe wie die Chylifizierung”.*

Wiirde man also dieser absurden Behauptung Glauben schenken, miisste der neue Name des
archaischen Begriffs auf die Inspiration der Leber des Namensgebers vertrauen, und nur dann hétten
diese Wahrheiten eine Chance, wissenschaftlich zu werden!

Aber die Wahrheit, so unangenehm sie auch fiir die allgemein blinde Mehrheit sein mag, hatte
schon immer ihre Verfechter, die bereit waren, fiir sie zu sterben, und es sind nicht die Okkultisten,
die gegen ihre Ubernahme durch die Wissenschaft unter welchem neuen Namen auch immer
protestieren werden. Aber bis sie den Wissenschaftlern absolut aufgezwungen und von ihnen
akzeptiert wird, wird so manche okkulte Wahrheit tabuisiert bleiben, so wie es die Phdnomene der
Spiritisten und andere psychische Manifestationen waren, um schlieBlich von ihren ehemaligen
Verleumdern ohne die geringste Anerkennung oder Dankbarkeit angeeignet zu werden. Stickstoff
hat das chemische Wissen erheblich erweitert, aber sein Entdecker, Paracelsus, wird bis heute als
,»Quacksalber” bezeichnet.

[[FuBnote Fortsetzung von der vorherigen Seite]]

von Ather zu Akasa kann definiert werden, indem man sowohl auf Akasa als auch auf Ather die
Worte anwendet, die in den Veden iiber den Gott gesagt werden: ,,So war er selbst in der Tat (sein
eigener) Sohn”, wobei der eine der Nachkomme des anderen und doch selbst derselbe ist. Dies mag
fiir den Laien ein schwieriges Rditsel sein, ist aber fiir jeden Hindu — selbst wenn er kein Mystiker
ist — sehr leicht zu verstehen.

* National Reformer, 9. Januar 1887. Artikel ,, Phreno-Kosmo-Biologie“ von Dr. Lewins.

Wie zutreffend sind die Worte von H. T. Buckle in seinem bewundernswerten Werk ,,Geschichte der
Zivilisation* (Band I., S. 256), wenn er sagt: —

»Aufgrund noch unbekannter Umsténde (karmische Vorsehung, H.P.B.) tauchen von Zeit zu Zeit
grof3e Denker auf, die ihr Leben einem einzigen Ziel widmen und in der Lage sind, den Fortschritt
der Menschheit vorauszusehen und eine Religion oder Philosophie zu schaffen, durch die
schlieBlich wichtige Auswirkungen erzielt werden. Wenn wir jedoch einen Blick auf die Geschichte
werfen, werden wir deutlich erkennen, dass zwar der Ursprung einer neuen Meinung auf einen
einzelnen Menschen zuriickzufiihren sein mag, das Ergebnis, das diese neue Meinung hervorbringt,
jedoch von den Lebensumstdnden der Menschen abhingt, unter denen sie verbreitet wird.

Wenn eine Religion oder eine Philosophie einer Nation zu weit voraus ist, kann sie keinen
unmittelbaren Nutzen bringen, sondern muss ihre Zeit abwarten*®, bis die Menschen reif sind, sie
anzunehmen.

Jede Wissenschaft, jeder Glaube hat seine Mértyrer gehabt. Nach dem normalen Lauf der Dinge
vergehen einige Generationen, und dann kommt eine Zeit, in der genau diese Wahrheiten als
alltdgliche Tatsachen angesehen werden, und wenig spiter kommt eine weitere Zeit, in der sie fiir
notwendig erkldrt werden, und selbst der trige Geist fragt sich, wie man sie jemals hétte leugnen
konnen.

Es ist kaum mdglich, dass die Gemiiter der heutigen Generationen noch nicht ganz reif sind fiir die
Aufnahme okkulter Wahrheiten. So wird der Riickblick der fortgeschrittenen Denker der sechsten
Wurzelrasse auf die Geschichte der Annahme der esoterischen Philosophie aussehen — vollstindig
und bedingungslos. In der Zwischenzeit werden die Generationen unserer flinften Rasse weiterhin
von Vorurteilen und Voreingenommenbheit geleitet werden. Die okkulten Wissenschaften werden an
jeder Stralenecke mit Verachtung gestraft werden, und jeder wird versuchen, sie im Namen und
zum groferen Ruhm des Materialismus und seiner sogenannten Wissenschaft lacherlich zu machen
und zu vernichten.

Der Anhang, der das vorliegende Buch vervollstindigt, zeigt jedoch in einer vorweggenommenen



Antwort auf mehrere der bevorstehenden wissenschaftlichen Einwénde, die wahren und
gegenseitigen Positionen des Beklagten und des Kladgers. Die Theosophen und Okkultisten stehen
vor Gericht der 6ffentlichen Meinung, die noch immer das Banner der induktiven Wissenschaften
hochhilt. Letztere miissen also untersucht werden, und es muss gezeigt werden, inwieweit ihre
Errungenschaften und Entdeckungen im Bereich der Naturgesetze nicht so sehr unseren
Behauptungen, sondern vielmehr den Tatsachen in der Natur widersprechen. Nun ist die Stunde
gekommen, um festzustellen, ob die

* Dies ist das Gesetz der Zyklizitdit, aber dieses Gesetz selbst wird oft durch menschliche
Hartndickigkeit missachtet.

Mauern des modernen Jericho so uneinnehmbar sind, dass kein Trompetenstof3 des Okkultismus sie
jemals zum Einsturz bringen kdnnte.

Die sogenannten Krifte, angefiihrt von Licht und Elektrizitit, und die Beschaffenheit des
Sonnenkdrpers miissen sorgfiltig untersucht werden, ebenso wie die Gravitation und die
Nebeltheorien. Die Natur des Athers und anderer Elemente muss diskutiert werden, wobei
wissenschaftliche Lehren anderen okkulten Lehren gegeniibergestellt werden und einige der bisher
geheimen Grundsétze der letzteren offenbart werden. (Siehe Anhang.)

Vor etwa fiinfzehn Jahren war der Verfasser der erste, der nach den Kabbalisten die weisen Gebote
im esoterischen Katechismus wiederholte. ,,Schliele deinen Mund, damit du nicht iiber dieses (das
Geheimnis) sprichst, und dein Herz, damit du nicht laut denkst; und wenn dein Herz dir entflohen
ist, bringe es an seinen Platz zuriick, denn das ist das Ziel unseres Biindnisses.* (Sepher Jezireh,
Buch der Schopfung.) Und weiter: ,,Dies ist ein Geheimnis, das den Tod bringt: Schlie3e deinen
Mund, damit du es nicht den Unwissenden offenbarst; driicke dein Gehirn zusammen, damit nichts
daraus entweicht und nach auflen gelangt.” (Regeln der Einweihung.)

Einige Jahre spiter musste ein Zipfel des Schleiers der Isis geliiftet werden; und nun ist ein weiterer,
groBerer Riss entstanden.

Aber alte und altehrwiirdige Irrtiimer — die mit jedem Tag offensichtlicher und selbstverstandlicher
werden — stehen heute wie damals in Schlachtordnung bereit. Angefiihrt von blindem
Konservatismus, Selbstgefdlligkeit und Vorurteilen sind sie stindig auf der Hut, bereit, jede
Wabhrheit zu ersticken, die aus ihrem jahrhundertelangen Schlaf erwacht und um Einlass bittet. So
ist es seit jeher, seitdem der Mensch ein Tier wurde. Dass dies in jedem Fall den moralischen Tod
der Offenbarer bedeutet, die diese uralten Wahrheiten ans Licht bringen, ist ebenso sicher, wie dass
es denen Leben und Erneuerung schenkt, die fahig sind, selbst aus dem Wenigen, das ihnen jetzt
offenbart wird, Nutzen zu ziehen.

Theosophische Universitdtspresse Online-Ausgabe



