
Helena Petrowna Blavatsky, die Hauptgründerin der Theosophischen Gesellschaft, war maßgeblich 
für die Einführung der östlichen Religionsphilosophie in die westliche Welt verantwortlich. Obwohl
viele sie in erster Linie mit übersinnlichen Kräften und Phänomenen in Verbindung bringen, waren 
die spirituellen Ideen, die sie in ihren umfangreichen Schriften zum Ausdruck brachte, eine Quelle 
der Inspiration für Philosophen, Wissenschaftler, Schriftsteller, Künstler und Wahrheitssuchende auf
der ganzen Welt.
Helena Petrowna von Hahn wurde am 12. August 1831 in Jekaterinoslaw (heute Dnepropetrowsk), 
Ukraine, geboren. Ihr Vater, Peter von Hahn, war Hauptmann in der Armee und stammte aus einem 
deutschen Adelsgeschlecht. Ihre Mutter war die berühmte Schriftstellerin Helena Andrejewna Hahn,
die aus einer der ältesten russischen Adelsfamilien stammte. Doch ihre Tochter Helena ging keiner 
der üblichen Beschäftigungen nach, die mit ihrer aristokratischen Herkunft verbunden waren, denn 
"all ihre Sympathien und Anziehungskräfte galten Menschen aus der Unterschicht". (1)

Da ihr Vater von einer Garnisonsstadt zur nächsten beordert wurde und seine Familie oft mit sich 
zog, kam Helena mit vielen verschiedenen Völkern und Kulturen in Kontakt. Sie hatte eine 
Leidenschaft für alle möglichen Legenden und traditionellen Weisheiten, "die sie Tag und Nacht 
verschlang, solange der Impuls anhielt." (2) Lange Zeit hatte sie freien Zugang zur riesigen 
Bibliothek ihrer Großeltern mütterlicherseits, Prinzessin Helena Dolgorukova und Gouverneur 
Andrey de Fadeyev. Dazu gehörten Hunderte von Büchern über Philosophie und esoterische 
Wissenschaften.
Diese ausgedehnten Aufenthalte bei ihren Großeltern waren vor allem auf die schwächelnde 
Gesundheit ihrer Mutter zurückzuführen. Helena Petrowna war erst 11 Jahre alt, als ihre Mutter 
starb, und wurde zusammen mit ihrer jüngeren Schwester und ihrem Bruder von ihrer Großmutter 
in der Gouverneursvilla in Saratow aufgezogen. Hier tauchte Helena in eine metaphysische Welt 
ein, die alles übertraf, was sie gelesen hatte. Ihre Schwester Vera berichtet, dass Helena die 

Helena P. Blavatsky 
Katalysator für die Selbstentdeckung

von

Jim Belderis



Naturgeschichte einer Gegend spüren konnte und ihre Visionen beschrieb, die "klar, lebendig und so
greifbar wie das Leben für sie waren!" (3) 
Es gab auch Zeiten, in denen sie eine Präsenz spürte, die sie leitete und sie vor Schaden bewahrte. 
Später erkannte sie diese Präsenz als ihren Meister, und ihre Verbindung mit ihm wurde zu einem 
beherrschenden Einfluss auf ihr inneres Leben.
Ihre Sensibilität wurde noch stärker, als sie mit ihrer Familie fast tausend Meilen in den Süden 
reiste, wo ihr Großvater sein neues Amt als Staatsschatzmeister von Tiflis antrat. Hier begann 
Helena im Alter von 16 Jahren ein Leben, das sie als "eine doppelte Existenz, geheimnisvoll, 
unverständlich sogar für mich selbst" bezeichnete. (4) Nach außen hin war sie ungestüm, 
eigensinnig, rebellisch und sogar boshaft. Aber innerlich war sie mit den Geheimnissen des Seins 
beschäftigt.
Diese ausgeprägte Doppelnatur brachte sie in einige äußerst schwierige Situationen. Ihre erste große
Krise erlebte sie im Alter von 17 Jahren, als sie den Vizegouverneur von Eriwan durch eine 
Mutprobe dazu brachte, ihr einen Antrag zu machen. Nikifor Blavatsky war mehr als doppelt so alt 
wie sie, und obwohl sie gezwungen war, die Ehe einzugehen, war sie entschlossen, sie niemals 
vollziehen zu lassen. Nach drei Monaten heftigen Streits und vergeblichen Versuchen, ihn zu 
verlassen, gelang es ihr schließlich, zu ihrer Großmutter zu fliehen. Ihre Familie vereinbarte dann 
mit ihrem Vater, dass sie zu ihm nach Odessa geschickt werden sollte. Doch Helena sehnte sich 
danach, frei zu sein und die Welt auf der Suche nach dem Unbekannten zu erkunden. Sie verpasste 
absichtlich den Dampfer nach Odessa und schaffte es bald, Russland zu verlassen und auf eigene 
Faust loszuziehen.
Mit dem Geld, das ihr ihr Vater geschickt hatte, reiste sie nun als Madame Blavatsky und hatte die 
Freiheit, diejenigen aufzusuchen, die sie mehr über die alte Weisheit lehren konnten. Sie traf sich 
mit Okkultisten in Athen und Kairo und lebte mit Derwischen, Drusen, Beduinen und Sufis 
zusammen. In den nächsten zwei Jahren reiste sie durch den Nahen Osten und Europa, auf der 
Suche nach jemandem, mit dem sie eine besondere spirituelle Verbindung verspürte, einem Lehrer, 
der in ihr die "Vereinigung von Seele und Geist" herbeiführen konnte. (5)
Schließlich schrieb sie 1851 in England in ihr Skizzenbuch: "Ich traf M [Symbol] den Meister 
meiner Träume!" (6) Später enthüllte sie, dass es sich um den indischen Meister handelte, der seit 
ihrer Kindheit über sie gewacht hatte, und "er verlangte ihre Mitarbeit an einem Werk, das er in 
Angriff nehmen wollte. Dann erzählte er ihr, wie die Theosophische Gesellschaft gegründet werden 
sollte, und wünschte, dass sie die Gründerin sei." (7) Es gibt widersprüchliche Berichte über das 
Datum und den Ort dieses Treffens, aber als H.P.B. ihre Reisen wieder aufnahm, schien sie davon 
getrieben zu sein, Wissen aus erster Hand über die spirituellen Traditionen und Philosophien der 
Welt zu erlangen. In den nächsten sieben Jahren reiste sie durch Nord- und Südamerika, Indien und 
Tibet. Im Westen studierte sie die Weisheit der amerikanischen Ureinwohner, Voodoo und die alten 
amerikanischen Zivilisationen. Sie segelte nach Indien und reiste dort fast zwei Jahre lang 
ausgiebig. Während dieser Zeit versuchte sie, über Nepal nach Tibet einzureisen, wurde aber nicht 
über die Grenze gelassen. Ihren nächsten Versuch unternahm sie erst nach einer weiteren 
dreijährigen Reise um die Welt.
Als sie 1856 nach Indien zurückkehrte, gelang es ihr, in Begleitung eines tatarischen Schamanen 
über Kaschmir nach Tibet einzureisen. Einige ihrer Abenteuer während dieser Zeit beschrieb sie in 
Isis Unveiled und später in einer Reihe von russischen Artikeln, die schließlich ins Englische 
übersetzt und unter dem Titel From the Caves and Jungles of Hindostan veröffentlicht wurden. 
HPBs Hauptziel bei der Einreise nach Tibet war es, sich ihrem Meister in seinem Refugium in 
Tashilhunpo anzuschließen, das viel weiter östlich liegt. Sie konnte dies nicht tun, bevor sie nach 
Indien zurückkehren musste. Kurz vor der Sepoy-Meuterei im Jahr 1857 wies ihr Meister sie an, 
das Land zu verlassen.
Als HPB 1858 nach Russland zurückkehrte, erregte sie großes Erstaunen. Wo immer sie hinging, 
gab es hör- und sichtbare Manifestationen. Sie hielt sich bei Verwandten und Freunden in 
verschiedenen Teilen des Landes auf und versicherte ihnen, dass sie kein Medium sei, "sondern nur 
eine Vermittlerin zwischen Sterblichen und Wesen, von denen wir nichts wussten." (8) Mit Hilfe 



dieser Wesen verblüffte sie Freunde und Bekannte, indem sie ihnen ihre unausgesprochenen 
Gedanken offenbarte, Noten und Briefe hervorzauberte, Musiktöne erzeugte, Gegenstände aus der 
Ferne bewegen oder unbeweglich machen konnte. Doch es gab viele Skeptiker, die ihre Fähigkeiten
in Frage stellen wollten. Immer wieder unterzog sie sich deren Tests, nur um missverstanden, 
angezweifelt und sogar lächerlich gemacht zu werden.
Obwohl sie solche Beschimpfungen mit Humor nahm, forderte der Missbrauch ihrer Energien 
schließlich seinen Tribut an ihrer Gesundheit. Weniger als ein Jahr nach ihrer Rückkehr nach 
Russland erkrankte sie schwer und verharrte mehrere Tage lang in einem todesähnlichen 
Trancezustand. Vier Jahre später erkrankte sie erneut, und zwar noch schwerer als zuvor. Beide 
Male erlebte sie eine plötzliche und geheimnisvolle Heilung. Die zweite Krankheit fiel mit einer 
bemerkenswerten Veränderung in ihrer Entwicklung zusammen, denn danach befreite sie sich von 
den spontanen Manifestationen der Elementare. Sie war nun in der Lage, deren Phänomene nach 
Belieben zu stoppen und sie vollständig unter ihre eigene Kontrolle zu bringen.
Im Jahr 1865 verspürte HPB das Bedürfnis, ihre Reisen fortzusetzen. Erneut reiste sie durch den 
Nahen Osten und den Balkan, diesmal auf dem Weg ins kriegsgebeutelte Italien. Dort wurde sie 
1867 in der Schlacht von Mentana verwundet, und nachdem sie sich von ihren Wunden erholt hatte,
wurde sie von ihrem Meister angewiesen, nach Indien zu reisen. Diesmal gelang es ihr, den 
Rückzugsort ihres Meisters Morya in Tashilhunpo zu erreichen, einem tibetischen Zentrum mit 
Klöstern und Hochschulen. Hier traf sie den Kollegen ihres Meisters, den Mahatma Koot Hoomi, 
der auch ihr Lehrer wurde. HPB studierte fast drei Jahre lang bei ihnen und lernte, die heiligsten 
tibetischen und senzarischen Texte zu lesen und ins Englische zu übersetzen. Dazu gehörten "Das 
Buch der Goldenen Regeln", aus dem sie später Fragmente als "Die Stimme der Stille" übersetzte, 
und "Das Buch Dzyan", die Strophen, die die Grundlage für ihr Meisterwerk "Die Geheimlehre" 
bilden.
Diese Zeit der Ausbildung war HPBs letzte Vorbereitung auf ihr öffentliches Wirken. Als sie 1870 
Tibet verließ, suchte sie nach einer Gelegenheit, die alte Weisheit in den Westen zu bringen. Dies 
geschah, nachdem sie auf dem Weg nach Ägypten einen verheerenden Schiffbruch überlebt hatte. 
Sie ließ sich in Kairo nieder und begann, eine Societe Spirite zu gründen, die mediale Phänomene 
erforschen und schließlich die Aufmerksamkeit auf den wahren Okkultismus lenken sollte. Da HPB 
jedoch gezwungen war, mehrere örtliche Medien zu benutzen, stellte sie bald fest, dass diese die 
Mitglieder betrogen. Sie brach jeglichen Kontakt zu den "Medien" ab und schwor, "solchen 
öffentlichen Séancen für immer ein Ende zu setzen." (9)
Das folgende Jahr war eine Zeit des Wartens, die sie hauptsächlich mit ihrer Familie in Russland 
und kurz mit einem Cousin in Paris verbrachte. Doch bald nach HPBs Ankunft in Paris wurde sie 
von ihrem Lehrer angewiesen, nach Amerika zu gehen.
Der Westen wurde zu dieser Zeit von einer Welle des wissenschaftlichen Materialismus überrollt. 
Der religiöse Glaube wurde erschüttert, Ideale gingen verloren, und die Menschen verlangten 
wissenschaftliche Beweise, bevor sie an irgendetwas Spirituelles glauben konnten. Für viele 
schienen das Sehen und die Kommunikation mit den so genannten "Geistern" der Toten einen 
solchen Beweis zu liefern. Als sich die Reihen der Spiritualisten lichteten, sah HPB es als ihre 
Pflicht an, sich zu engagieren, "um zu enthüllen, was ist, und aufzudecken, was nicht ist". (10)
Ihre erste Gelegenheit ergab sich ein Jahr nach ihrer Ankunft in New York, als sie eine Reihe von 
Zeitungsartikeln von Oberst Henry S. Olcott, einem New Yorker Anwalt, las, in denen er über die 
Manifestationen berichtete, die im Haus der Eddy-Brüder in Chittenden, Vermont, stattfanden. Bei 
einem Treffen mit Olcott auf dem Eddy-Gehöft versuchte HPB ihm zu zeigen, dass diese 
Erscheinungen nicht die wahren Geister der Verstorbenen waren, sondern nur Materialisierungen 
niederer Astralwesen.



H. S. Olcott
In den folgenden Monaten, als die Eddy-Brüder und andere Medien in der Presse des Betrugs 
bezichtigt wurden, schrieb HPB Briefe und Artikel zu ihrer Verteidigung. Sie setzte auch ihre 
Zusammenarbeit mit Olcott in New York fort, und durch ihre Schriften begannen sie, andere 
gleichgesinnte Forscher anzuziehen. Einer derjenigen, die HPB durch Olcott kennenlernten, war ein
junger Anwalt namens William Q. Judge, und bald lehrte sie die beiden den "wahren 
Spiritualismus" der Weisheitsreligion. 

W. Q. Judge
Diese drei wurden die Hauptbegründer der Theosophischen Gesellschaft, die im Herbst 1875 ins 
Leben gerufen wurde. Zu dieser Zeit hielt eine Gruppe ernsthafter Studenten Diskussionen in HPBs 
Wohnung ab, und es wurde beschlossen, eine Gesellschaft zu gründen, die "die esoterischen 
Philosophien der alten Zeiten" studieren und die Früchte dieser Forschung mit der Öffentlichkeit 
teilen sollte. Außerdem sollten die Mitglieder selbstlose Hingabe bei der Suche nach der Wahrheit 
sowie Reinheit im Leben und Denken anstreben. HPBs offizieller Titel in der Gesellschaft war 
Korrespondenzsekretär. Sie überließ die Verwaltungsarbeit Olcott und anderen und widmete ihre 
Energie vor allem dem Schreiben.
Ihre Briefe und Artikel befassten sich nun mit Okkultismus und den esoterischen Wissenschaften, 
und vieles von dem, was sie schrieb, wurde von ihren Lehrern inspiriert. In dieser Zeit schrieb sie 
auch an ihrem ersten Buch, Isis Unveiled. Es sollte ein monumentales Werk über antike und 
moderne Wissenschaft und Theologie werden und nahm in den nächsten zwei Jahren den größten 
Teil ihrer Zeit in Anspruch. Als es 1877 veröffentlicht wurde, war es ein sofortiger Erfolg, der alle 
Erwartungen weit übertraf.
Nachdem sich die TS in den USA etabliert hatte, wurde beschlossen, den Hauptsitz der 
Theosophischen Gesellschaft nach Indien zu verlegen. Als sie 1879 in Bombay ankamen, richteten 
HPB und Olcott ihr Hauptquartier im indischen Viertel ein, wo Europäer nur selten zu sehen waren. 



Von Anfang an war es offensichtlich, dass HPB Hindus, Buddhisten, Moslems und Parsen 
gleichermaßen mit brüderlicher Zuneigung betrachtete. Ihre Ehrfurcht vor deren religiösen 
Traditionen kam in ihren Briefen und Artikeln, die in verschiedenen indischen Zeitschriften 
veröffentlicht wurden, deutlich zum Ausdruck. Da es sich in den Augen der englischen Missionare 
um "heidnische" Religionen handelte, wurden sie und ihre Theosophenkollegen in der christlichen 
Presse ständig angegriffen. Man beschuldigte sie des Christenhasses, der Unmoral und sogar der 
Spionage für die russische Regierung.
Gleichzeitig wurde sie von einigen Hindus dafür kritisiert, dass sie Menschen mit nicht-
hinduistischem Glauben und auch solche, die an Magie glaubten, umarmte. All diesen Vorwürfen 
begegnete HPB in Wort und Tat, indem sie und ihre Kollegen sich weiterhin mit 
Wahrheitssuchenden verbündeten, unabhängig von Religion, Rasse, Kaste oder Geschlecht - mit 
jedem, "der auf seine Weise ernsthaft nach einer Erkenntnis des Göttlichen Prinzips sucht." (11)
Fünf Monate nach ihrer Ankunft in Bombay begann die TS mit der Herausgabe ihrer eigenen 
Zeitschrift, The Theosophist, mit HPB als Herausgeberin. Sie beschrieb sie als eine Quelle für alles,
was mit Okkultismus zu tun hatte, sowie als "ein Organ, durch das die einheimischen Gelehrten des 
Ostens ihr Wissen der westlichen Welt mitteilen konnten" - nicht als Propaganda für eine bestimmte
Religion, sondern als "die Zeitung, die die gesamte Theosophische Gesellschaft oder Universelle 
Bruderschaft repräsentiert." (12) Sie machte die Zeitschrift auch zu einem Forum für die Förderung 
der Religionsfreiheit, der Rechte der unterprivilegierten Klassen (insbesondere Frauen, Kinder und 
Ausgestoßene) und des Rechts aller einheimischen Völker, sich in ihrer eigenen traditionellen 
Sprache und Kultur zu bilden. HPBs kontinuierlicher Einsatz für diese Anliegen sollte einen 
enormen Einfluss auf die Gesellschaft sowohl in Indien als auch in Ceylon haben und schließlich zu
einem großen kulturellen und religiösen Aufschwung führen.
Im Dezember 1879 reisten HPB und Olcott nach Nordindien und besuchten A. P. Sinnett, den 
Herausgeber einer einflussreichen anglo-indischen Zeitung, The Pioneer, zu besuchen. Sinnett hatte 
in London mediale Phänomene beobachtet und interessierte sich für die okkulten Gesetze, die 
solchen Erscheinungen zugrunde liegen. HPB wurde ein guter Freund von ihm und seiner Frau, die 
sich bald dem TS anschloss.
Als sie sie im folgenden Jahr besuchte, wurden die Sinnetts Zeugen einer Reihe bemerkenswerter 
Phänomene, von denen HPB viele ihren Lehrern zuschrieb. Sinnetts Bitte, ihnen einen Brief zu 
schreiben, führte zu einer außergewöhnlichen, vier Jahre dauernden Korrespondenz, in der Sinnett 
und sein Freund Allan O. Hume über 1.300 Seiten "Mahatma-Briefe" erhielten. Die meisten dieser 
Briefe befassten sich mit den philosophischen und ethischen Lehren der alten Weisheit, aber Sinnett
hatte ein Verlangen nach Phänomenen, was HPB sehr zu schaffen machte. Seine Bücher, 
insbesondere The Occult World, lenkten die öffentliche Aufmerksamkeit so sehr auf die 
psychischen Kräfte von HPB und ihren Mahatmas, dass sie es bedauerte, dass ihre Namen "in den 
Dreck gezogen wurden" (13), und Sinnett wurde von Meister M gewarnt, dass sein 
phänomenalistisches Verlangen "wie der Durst nach Alkohol und Opium" sei. . . Wenn du ohne 
Phänomene nicht glücklich sein kannst, wirst du unsere Philosophie nie lernen." (14)
Diese uralte Philosophie zu präsentieren, war schon immer HPBs Aufgabe gewesen, und als sie 
erkannte, dass die meisten Suchenden von ihren Phänomenen angezogen wurden und sich viel 
weniger für die Weisheitstradition ihrer Lehrer interessierten, betonte sie mehr und mehr die 
philosophischen und ethischen Lehren. Um diese Lehren zu verbreiten, unternahmen sie und Olcott 
weiterhin ausgedehnte Reisen durch Indien und Ceylon. Hunderte von öffentlichen Versammlungen
und Diskussionen wurden abgehalten, nie dagewesene Zusammenkünfte von Asiaten und 
Europäern mit unterschiedlichem religiösem Hintergrund, und innerhalb weniger Jahre entstanden 
Dutzende neuer theosophischer Logen.
Die ständige Belastung durch das Reisen und die Arbeit im tropischen Klima zerrte jedoch 
allmählich an HPBs Gesundheit. Im Herbst 1882 entwickelte sie eine chronische Nierenentzündung
mit schwerem Bluthochdruck und Ödemen. Obwohl sich ihr Zustand unter der Obhut ihrer Meister 
stark verbesserte, begann er sich gegen Ende des nächsten Jahres zu verschlechtern, als sie am 
neuen Hauptsitz der TS in Madras in Südindien lebte. Ihre Ärzte warnten sie, dass sie sterben 



würde, wenn sie sich nicht in einem kühleren Klima erholen würde, und so wurden Anfang 1884 
Vorkehrungen getroffen, dass Olcott sie nach Frankreich begleiten sollte.
Als das Personal des Hauptquartiers im Dezember 1882 nach Madras umzog, gehörten Emma und 
Alexis Coulomb, die Haushälterin und der Handwerker, dazu. Kurz vor ihrer Abreise nach Europa 
rügte HPB Madame Coulomb, weil sie versucht hatte, von einem wohlhabenden Mitglied der TS 
Geld zu erpressen. Madame Coulomb nahm dies so sehr übel, dass sie schwor, sich an HPB zu 
rächen (siehe "HPB und die Gesellschaft für Psychische Forschung" für Einzelheiten zu diesem 
Fall). Als christliche Missionare von den Coulombs gelieferte Briefe veröffentlichten, die angeblich 
von HPB geschrieben worden waren, kam die britische Presse zu dem Schluss, dass HPB als 
Betrüger entlarvt worden war, was auch die Schlussfolgerung des Komitees der Gesellschaft für 
psychische Forschung war, das HPBs Phänomene untersuchte und sich dabei weitgehend auf den 
Bericht eines ihrer Mitglieder, Richard Hodgson, stützte.
HPB kehrte Ende 1884 nach Madras zurück, fest entschlossen, ihre Lehrer und die Theosophie zu 
verteidigen. Aber ein TS-Komitee aus Anwälten, Richtern und einflussreichen Hindu-Mitgliedern 
beschloss, dass Hodgson und die Coulombs nicht strafrechtlich verfolgt werden sollten, weil der 
Prozess dazu führen würde, dass die Meister weiter lächerlich gemacht würden, und weil okkulte 
Phänomene vor Gericht nicht bewiesen werden könnten. Diese Entscheidung machte HPB innerlich
krank, und sie wurde bald so schwer krank, dass ihre Ärzte sie aufgaben. Noch einmal wurde sie 
von ihrem Meister vor dem Tod bewahrt, aber ihr Gesundheitszustand war so prekär, dass sie von 
ihrem Amt als Korrespondenzsekretärin zurücktrat und überredet wurde, Indien in Richtung Europa
zu verlassen, um die Geheimlehre zu vollenden und, wenn möglich, ihre Gesundheit 
wiederzuerlangen.
HPB war nun entschlossen, die Arbeit an dem neuen Buch fortzusetzen, das sie gerade erst 
begonnen hatte, als sie und Olcott zum ersten Mal nach Indien kamen. Sie wusste, dass sie die 
Weisheitslehren in Isis Unveiled kaum skizziert hatte, und fühlte, dass es an der Zeit war, sie tiefer 
zu ergründen und auch verschiedene Missverständnisse darüber zu korrigieren. Aber anfangs 
machten ihre Lebensbedingungen in Europa das Schreiben schwierig und sporadisch. Diese 
Probleme wurden weitgehend gelöst, als sie nach Würzburg zog und Gräfin Constance 
Wachtmeister zu ihrer persönlichen Sekretärin und Begleiterin wurde. Mit ihrer Hilfe war HPB in 
der Lage, lange Stunden ohne Unterbrechung zu schreiben.
Ende 1885 erhielt sie eine Kopie des SPR-Protokolls, in dem Hodgson sie beschuldigte, eine 
russische Spionin und Hochstaplerin zu sein, die die Mahatmas erfunden und ihre Briefe gefälscht 
habe. Da sie nicht in der Lage war, rechtliche Schritte einzuleiten, um diese Anschuldigungen zu 
widerlegen, war sie umso entschlossener, die Geheimlehre zu einem Meisterwerk zu machen, das 
sie und ihre Lehrer rechtfertigen würde.
Im Laufe der Arbeit an dem Buch begann sie, Teile des Manuskripts an eine Reihe von Gelehrten 
und engagierten Theosophiestudenten weiterzugeben, und viele von ihnen wurden zu begeisterten 
Anhängern ihrer Arbeit. Diese Zahl wuchs beträchtlich, nachdem sie im Sommer 1886 nach 
Ostende, Belgien, umgezogen war, was es für die Mitglieder der Londoner Loge viel einfacher 
machte, sie jenseits des Kanals zu besuchen. Diese wurden zu einigen ihrer eifrigsten Unterstützer 
und drängten sie bald, ihren Hauptsitz nach London zu verlegen. Da die vielen hundert Zitate in der 
Geheimlehre im Britischen Museum leichter überprüft werden konnten und es Mitglieder gab, die 
bei der Vorbereitung des Buches helfen konnten, stimmte HPB 1887 zu, nach London zu kommen.
Ihre Angelegenheiten in England wurden von Dr. Archibald Keightley und seinem Neffen Bertram 
Keightley organisiert. Ihnen vertraute HPB das gesamte Manuskript der Geheimlehre an, das zu 
diesem Zeitpunkt aus einem über zwei Meter hohen Stapel einzelner Abschnitte bestand, die nicht 
eindeutig geordnet waren. In den nächsten Monaten lasen die Keightleys Tausende von Seiten, 
kopierten und korrigierten sie wieder und wieder, entwarfen einen Weg für HPB, Kommentare zu 
den Stanzen von Dzyan zu schreiben, und schlugen einen Plan vor, das Buch als Ganzes zu 
organisieren.
Da der größte Teil der Umstrukturierung in ihren Händen lag, konnte sich HPB der Bearbeitung und
dem Hinzufügen von Material zum Typoskript widmen, eine Praxis, die sie mit den gesetzten Seiten



fortsetzte. Gleichzeitig engagierte sie sich in der öffentlichen theosophischen Arbeit und 
mobilisierte die Mitglieder der neu gegründeten Blavatsky-Loge für die Arbeit unter den Armen und
Obdachlosen. Im September war sie Mitbegründerin einer neuen Zeitschrift namens Luzifer, "um 
Licht in die 'verborgenen Dinge der Finsternis' zu bringen." (15) Und sie gründete eine Esoterische 
Sektion, "um das zukünftige Wachstum der Theosophischen Gesellschaft als Ganzes in die richtige 
Richtung zu lenken, indem sie die brüderliche Vereinigung wenigstens unter den wenigen fördert." 
(16)
Diese tief empfundene Sorge von HPB um die Zukunft der TS, die für die Brüderlichkeit der 
Menschheit arbeitet, war der Hauptgrund für das Schreiben der Geheimlehre. Als es 1888 
veröffentlicht wurde, widmete sie es "allen wahren Theosophen in jedem Land und jeder Rasse, 
denn sie haben es hervorgerufen." Ihr Ziel war es, die uralten Wahrheiten darzustellen, die die 
Grundlage aller Religionen, der Wissenschaft und der Philosophie bilden, und zu zeigen, wie das 
gesamte Leben von einem göttlichen Prinzip bestimmt wird. Es ist nach wie vor das umfassendste 
Quellenbuch seiner Art und regt mit seiner Vision der geistigen Einheit sowohl den Intellekt als 
auch die Intuition an.
In den letzten zweieinhalb Jahren ihres Lebens konzentrierte sich HPB darauf, Theosophen dabei zu
helfen, sich neu zu orientieren, "sich für die gemeinsame Sache einzusetzen - nämlich der 
Menschheit zu helfen." (17) Sie betonte dies in Hunderten von Briefen und Artikeln und in zwei 
weiteren Büchern. In The Key to Theosophy (Der Schlüssel zur Theosophie) korrigierte sie 
Missverständnisse über die Theosophie und die TS und erklärte, dass beide auf der essentiellen 
Bruderschaft der Menschheit gegründet sind. In The Voice of the Silence (Die Stimme der Stille) 
legte sie die ethischen Regeln dar, die Jünger seit der Antike befolgt haben, um den Weg der 
"Entsagung zum Wohle der anderen, der leidenden Mitmenschen" zu entdecken. (18)
Da ihre essentielle Botschaft immer mehr Mitglieder im Westen berührte, wurde sie überredet, eine 
europäische Sektion zu gründen, deren Präsidentin sie war. Diese wurde, wie die amerikanische 
Sektion, schnell zu einem aktiven und einflussreichen Zentrum der theosophischen Arbeit, auch 
wenn sie gezwungen war, sich und die TS gegen ständige Angriffe zu verteidigen, die oft von 
anderen Theosophen ausgingen. Sie wandte sich 1891, drei Wochen vor ihrem Tod, an diesen 
wachsenden Konflikt und die Uneinigkeit: "Niemals ist Selbstüberwachung notwendiger als dann, 
wenn persönlicher Führungswille und verletzte Eitelkeit sich in die Pfauenfedern von Hingabe und 
altruistischer Arbeit kleiden. . . . Wenn jedes Mitglied der Gesellschaft sich damit begnügen würde, 
eine unpersönliche Kraft für das Gute zu sein, ohne Rücksicht auf Lob oder Tadel, solange es den 
Zielen der Bruderschaft dient, würde der Fortschritt, der gemacht wird, die Welt in Erstaunen 
versetzen und die Arche der T.S. außer Gefahr bringen." (19)
Zum Zeitpunkt ihres Todes waren noch spaltende Kräfte am Werk, die bald eine Spaltung der 
Theosophischen Gesellschaft herbeiführen würden. Doch auch dies entsprach der von ihren Lehrern
gelehrten Weisheitstradition, nach der Persönlichkeitskonflikte als Mittel zur Selbstfindung genutzt 
werden. Blavatskys ganzes Leben kann als Katalysator dafür gesehen werden, gerade weil ihr 
Charakter so vielen als unvollkommen und oft störend auffiel. Auch heute noch ist dies ein 
wesentlicher Bestandteil ihres Vermächtnisses, denn "es treibt die Menschen zum Selbststudium an 
und zerstört in ihnen die blinde Unterwürfigkeit gegenüber Personen." (20) Um sie zu verstehen, 
sind wir gezwungen, sie nicht nach Äußerlichkeiten zu beurteilen, keine Autorität über unseren 
eigenen inneren Prüfstein der Wahrheit zu stellen. Und wenn wir diese innere Quelle berühren, führt
uns das Studium ihrer Schriften immer näher an die Bruderschaft des Lebens: an das Selbst, das wir
mit allen unseren Mitmenschen teilen.

Empfohlene zusätzliche Lektüre:
Cranston, Sylvia, H.P.B.: The Extraordinary Life & Influence of Helena Blavatsky, Putnam, New 
York, 1993.



Ryan, Charles J., H. P. Blavatsky and the Theosophical Movement, Theosophical University Press, 
Pasadena, 1975.
Van Mater, Kirby, "The Writing of The Secret Doctrine," An Invitation to The Secret Doctrine, 
Theosophical University Press, Pasadena, 1988.

Thoth: 
O ihr Öffner des Weges, die ihr den vervollkommneten Seelen in der Halle des Osiris den Weg 
öffnet, öffnet ihm den Weg, legt Wege frei, damit die Osiris-Seele von Ani (dem Schreiber) bei euch
sein kann. Möge er mit kühnem Herzen eintreten, und möge er in Frieden aus dem Haus des Osiris 
hervorkommen. Möge er nicht abgewiesen werden, möge er nicht zurückgewiesen werden. Möge er
in Gunst gehen, möge er geliebt herauskommen, möge er gerechtfertigt werden. Möge sein Auftrag 
im Haus des Osiris erfüllt werden, möge er mit euch wandeln und sprechen, möge er ein 
verherrlichter Geist sein, zusammen mit euch. Er hat dort nicht gefehlt, und die Waage ist von 
seinem Schicksal entleert worden. - Ägyptisches Totenbuch ("Buch des Heraustretens bei Tag"), 

FUSSNOTEN:
1. A. P. Sinnett, Incidents in the Life of Madame Blavatsky, Arno Press, Inc., New York, 1976, S. 28. 
2. Ebd., S. 32.
3. Ibid., S. 37. 
4. H.P.B. Speaks, Theosophical Publishing House, Madras, 1951, 2:61. 
5. Ebd., 2:62. 
6. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 1:4.
7. C. Wachtmeister, Reminiscences of H. P. Blavatsky and The Secret Doctrine, Theosophical 
Publishing House, Wheaton, IL, 1976, S. 44. 
8. Vorfälle im Leben der Madame Blavatsky, S. 80. 
9. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 14:487. 
10. Eugene R. Corson, Some Unpublished Letters of Helena Petrovna Blavatsky, Rider & Co, 
London, [1929], S. 128. 
11. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 2:103. 
12. Ebd. 2:84-5.
13. Die Briefe von H. P. Blavatsky an A. P. Sinnett, hrsg. von A. Trevor Barker, Theosophical 
University Press, Pasadena, 1973, S. 18. 
14. Die Mahatma-Briefe an A. P. Sinnett, hrsg. von A. Trevor Barker, Faksimile der 2. Auflage, 
Theosophical University Press, Pasadena, 1992, S. 262. 
15. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 8:5. 
16. Ebd. 12:490. 
17. H. P. Blavatsky an die amerikanischen Kongresse: 1888-1891, Theosophical University Press, 
Pasadena, 1979, S. 4. 
18. Blavatsky, Die Stimme der Stille, Theosophical University Press, Pasadena, 1992, S. 43. 
19. H. P. Blavatsky an die amerikanischen Kongresse, S. 34. 
20. Briefe der Meister der Weisheit, Erste Serie, hrsg. von C. Jinarajadasa, Theosophical 
Publishing House, Madras, 1973, S. 44. 


