Helena P. Blavatsky
Katalysator fiir die Selbstentdeckung

von
Jim Belderis

Helena Petrowna Blavatsky, die Hauptgriinderin der Theosophischen Gesellschaft, war maf3geblich
fiir die Einfiihrung der dstlichen Religionsphilosophie in die westliche Welt verantwortlich. Obwohl
viele sie in erster Linie mit libersinnlichen Kréften und Phdnomenen in Verbindung bringen, waren
die spirituellen Ideen, die sie in ihren umfangreichen Schriften zum Ausdruck brachte, eine Quelle
der Inspiration flir Philosophen, Wissenschatftler, Schriftsteller, Kiinstler und Wahrheitssuchende auf
der ganzen Welt.

Helena Petrowna von Hahn wurde am 12. August 1831 in Jekaterinoslaw (heute Dnepropetrowsk),
Ukraine, geboren. Thr Vater, Peter von Hahn, war Hauptmann in der Armee und stammte aus einem
deutschen Adelsgeschlecht. Thre Mutter war die beriihmte Schriftstellerin Helena Andrejewna Hahn,
die aus einer der éltesten russischen Adelsfamilien stammte. Doch ihre Tochter Helena ging keiner
der iiblichen Beschiftigungen nach, die mit ihrer aristokratischen Herkunft verbunden waren, denn
"all ihre Sympathien und Anziehungskrifte galten Menschen aus der Unterschicht". (1)

Da ihr Vater von einer Garnisonsstadt zur nichsten beordert wurde und seine Familie oft mit sich
zog, kam Helena mit vielen verschiedenen Volkern und Kulturen in Kontakt. Sie hatte eine
Leidenschatft fiir alle moglichen Legenden und traditionellen Weisheiten, "die sie Tag und Nacht
verschlang, solange der Impuls anhielt." (2) Lange Zeit hatte sie freien Zugang zur riesigen
Bibliothek ihrer GroBeltern miitterlicherseits, Prinzessin Helena Dolgorukova und Gouverneur
Andrey de Fadeyev. Dazu gehorten Hunderte von Biichern {iber Philosophie und esoterische
Wissenschaften.

Diese ausgedehnten Aufenthalte bei ihren Grofeltern waren vor allem auf die schwéchelnde
Gesundheit ihrer Mutter zurlickzufithren. Helena Petrowna war erst 11 Jahre alt, als ithre Mutter
starb, und wurde zusammen mit ihrer jiingeren Schwester und ihrem Bruder von ihrer Gromutter
in der Gouverneursvilla in Saratow aufgezogen. Hier tauchte Helena in eine metaphysische Welt
ein, die alles iibertraf, was sie gelesen hatte. Thre Schwester Vera berichtet, dass Helena die



Naturgeschichte einer Gegend spiiren konnte und ihre Visionen beschrieb, die "klar, lebendig und so
greitbar wie das Leben fiir sie waren!" (3)

Es gab auch Zeiten, in denen sie eine Prdsenz spiirte, die sie leitete und sie vor Schaden bewahrte.
Spéter erkannte sie diese Prisenz als ithren Meister, und ihre Verbindung mit ihm wurde zu einem
beherrschenden Einfluss auf ihr inneres Leben.

Ihre Sensibilitdt wurde noch stirker, als sie mit ithrer Familie fast tausend Meilen in den Siiden
reiste, wo ihr Grof3vater sein neues Amt als Staatsschatzmeister von Tiflis antrat. Hier begann
Helena im Alter von 16 Jahren ein Leben, das sie als "eine doppelte Existenz, geheimnisvoll,
unverstandlich sogar fiir mich selbst" bezeichnete. (4) Nach auflen hin war sie ungestiim,
eigensinnig, rebellisch und sogar boshaft. Aber innerlich war sie mit den Geheimnissen des Seins
beschiftigt.

Diese ausgeprigte Doppelnatur brachte sie in einige duBBerst schwierige Situationen. Ihre erste grofle
Krise erlebte sie im Alter von 17 Jahren, als sie den Vizegouverneur von Eriwan durch eine
Mutprobe dazu brachte, ihr einen Antrag zu machen. Nikifor Blavatsky war mehr als doppelt so alt
wie sie, und obwohl sie gezwungen war, die Ehe einzugehen, war sie entschlossen, sie niemals
vollziehen zu lassen. Nach drei Monaten heftigen Streits und vergeblichen Versuchen, ithn zu
verlassen, gelang es ihr schlieBlich, zu ihrer GroBmutter zu fliechen. Thre Familie vereinbarte dann
mit ihrem Vater, dass sie zu ihm nach Odessa geschickt werden sollte. Doch Helena sehnte sich
danach, frei zu sein und die Welt auf der Suche nach dem Unbekannten zu erkunden. Sie verpasste
absichtlich den Dampfer nach Odessa und schaffte es bald, Russland zu verlassen und auf eigene
Faust loszuziehen.

Mit dem Geld, das ihr ihr Vater geschickt hatte, reiste sie nun als Madame Blavatsky und hatte die
Freiheit, diejenigen aufzusuchen, die sie mehr iiber die alte Weisheit lehren konnten. Sie traf sich
mit Okkultisten in Athen und Kairo und lebte mit Derwischen, Drusen, Beduinen und Sufis
zusammen. In den nichsten zwei Jahren reiste sie durch den Nahen Osten und Europa, auf der
Suche nach jemandem, mit dem sie eine besondere spirituelle Verbindung verspiirte, einem Lehrer,
der in ihr die "Vereinigung von Seele und Geist" herbeifiihren konnte. (5)

SchlieBlich schrieb sie 1851 in England in ihr Skizzenbuch: "Ich traf M [Symbol] den Meister
meiner Traume!" (6) Spéter enthiillte sie, dass es sich um den indischen Meister handelte, der seit
ithrer Kindheit iiber sie gewacht hatte, und "er verlangte ihre Mitarbeit an einem Werk, das er in
Angriff nehmen wollte. Dann erzdhlte er ihr, wie die Theosophische Gesellschaft gegriindet werden
sollte, und wiinschte, dass sie die Griinderin sei." (7) Es gibt widerspriichliche Berichte iiber das
Datum und den Ort dieses Treffens, aber als H.P.B. ihre Reisen wieder aufnahm, schien sie davon
getrieben zu sein, Wissen aus erster Hand iiber die spirituellen Traditionen und Philosophien der
Welt zu erlangen. In den néchsten sieben Jahren reiste sie durch Nord- und Siidamerika, Indien und
Tibet. Im Westen studierte sie die Weisheit der amerikanischen Ureinwohner, Voodoo und die alten
amerikanischen Zivilisationen. Sie segelte nach Indien und reiste dort fast zwei Jahre lang
ausgiebig. Wahrend dieser Zeit versuchte sie, iiber Nepal nach Tibet einzureisen, wurde aber nicht
iiber die Grenze gelassen. Ihren nidchsten Versuch unternahm sie erst nach einer weiteren
dreijdhrigen Reise um die Welt.

Als sie 1856 nach Indien zuriickkehrte, gelang es ihr, in Begleitung eines tatarischen Schamanen
iiber Kaschmir nach Tibet einzureisen. Einige ihrer Abenteuer wihrend dieser Zeit beschrieb sie in
Isis Unveiled und spéter in einer Reihe von russischen Artikeln, die schlieBlich ins Englische
iibersetzt und unter dem Titel From the Caves and Jungles of Hindostan verdffentlicht wurden.
HPBs Hauptziel bei der Einreise nach Tibet war es, sich ihrem Meister in seinem Refugium in
Tashilhunpo anzuschlieBBen, das viel weiter Ostlich liegt. Sie konnte dies nicht tun, bevor sie nach
Indien zuriickkehren musste. Kurz vor der Sepoy-Meuterei im Jahr 1857 wies ihr Meister sie an,
das Land zu verlassen.

Als HPB 1858 nach Russland zuriickkehrte, erregte sie groles Erstaunen. Wo immer sie hinging,
gab es hor- und sichtbare Manifestationen. Sie hielt sich bei Verwandten und Freunden in
verschiedenen Teilen des Landes auf und versicherte ithnen, dass sie kein Medium sei, "sondern nur
eine Vermittlerin zwischen Sterblichen und Wesen, von denen wir nichts wussten." (8) Mit Hilfe



dieser Wesen verbliiffte sie Freunde und Bekannte, indem sie ihnen ihre unausgesprochenen
Gedanken offenbarte, Noten und Briefe hervorzauberte, Musiktone erzeugte, Gegenstéinde aus der
Ferne bewegen oder unbeweglich machen konnte. Doch es gab viele Skeptiker, die ihre Fahigkeiten
in Frage stellen wollten. Immer wieder unterzog sie sich deren Tests, nur um missverstanden,
angezweifelt und sogar lacherlich gemacht zu werden.

Obwohl sie solche Beschimpfungen mit Humor nahm, forderte der Missbrauch ihrer Energien
schlieBlich seinen Tribut an ihrer Gesundheit. Weniger als ein Jahr nach ihrer Riickkehr nach
Russland erkrankte sie schwer und verharrte mehrere Tage lang in einem todeséhnlichen
Trancezustand. Vier Jahre spéter erkrankte sie erneut, und zwar noch schwerer als zuvor. Beide
Male erlebte sie eine plotzliche und geheimnisvolle Heilung. Die zweite Krankheit fiel mit einer
bemerkenswerten Verdnderung in ihrer Entwicklung zusammen, denn danach beftreite sie sich von
den spontanen Manifestationen der Elementare. Sie war nun in der Lage, deren Phinomene nach
Belieben zu stoppen und sie vollstdndig unter ihre eigene Kontrolle zu bringen.

Im Jahr 1865 verspiirte HPB das Bediirfnis, ihre Reisen fortzusetzen. Erneut reiste sie durch den
Nahen Osten und den Balkan, diesmal auf dem Weg ins kriegsgebeutelte Italien. Dort wurde sie
1867 in der Schlacht von Mentana verwundet, und nachdem sie sich von ihren Wunden erholt hatte,
wurde sie von ithrem Meister angewiesen, nach Indien zu reisen. Diesmal gelang es ihr, den
Riickzugsort ihres Meisters Morya in Tashilhunpo zu erreichen, einem tibetischen Zentrum mit
Klostern und Hochschulen. Hier traf sie den Kollegen ihres Meisters, den Mahatma Koot Hoomi,
der auch ihr Lehrer wurde. HPB studierte fast drei Jahre lang bei ihnen und lernte, die heiligsten
tibetischen und senzarischen Texte zu lesen und ins Englische zu iibersetzen. Dazu gehdrten "Das
Buch der Goldenen Regeln", aus dem sie spiter Fragmente als "Die Stimme der Stille" libersetzte,
und "Das Buch Dzyan", die Strophen, die die Grundlage fiir ihr Meisterwerk "Die Geheimlehre"
bilden.

Diese Zeit der Ausbildung war HPBs letzte Vorbereitung auf ihr 6ffentliches Wirken. Als sie 1870
Tibet verlieB3, suchte sie nach einer Gelegenheit, die alte Weisheit in den Westen zu bringen. Dies
geschah, nachdem sie auf dem Weg nach Agypten einen verheerenden Schiffbruch iiberlebt hatte.
Sie lieB sich in Kairo nieder und begann, eine Societe Spirite zu griinden, die mediale Phdnomene
erforschen und schlief8lich die Aufmerksamkeit auf den wahren Okkultismus lenken sollte. Da HPB
jedoch gezwungen war, mehrere ortliche Medien zu benutzen, stellte sie bald fest, dass diese die
Mitglieder betrogen. Sie brach jeglichen Kontakt zu den "Medien" ab und schwor, "solchen
offentlichen Séancen fiir immer ein Ende zu setzen." (9)

Das folgende Jahr war eine Zeit des Wartens, die sie hauptsidchlich mit ihrer Familie in Russland
und kurz mit einem Cousin in Paris verbrachte. Doch bald nach HPBs Ankunft in Paris wurde sie
von ihrem Lehrer angewiesen, nach Amerika zu gehen.

Der Westen wurde zu dieser Zeit von einer Welle des wissenschaftlichen Materialismus iiberrollt.
Der religiose Glaube wurde erschiittert, Ideale gingen verloren, und die Menschen verlangten
wissenschaftliche Beweise, bevor sie an irgendetwas Spirituelles glauben konnten. Fiir viele
schienen das Sehen und die Kommunikation mit den so genannten "Geistern" der Toten einen
solchen Beweis zu liefern. Als sich die Reihen der Spiritualisten lichteten, sah HPB es als ihre
Pflicht an, sich zu engagieren, "um zu enthiillen, was ist, und aufzudecken, was nicht ist". (10)
Thre erste Gelegenheit ergab sich ein Jahr nach ihrer Ankunft in New York, als sie eine Reihe von
Zeitungsartikeln von Oberst Henry S. Olcott, einem New Yorker Anwalt, las, in denen er {iber die
Manifestationen berichtete, die im Haus der Eddy-Briider in Chittenden, Vermont, stattfanden. Bei
einem Treffen mit Olcott auf dem Eddy-Gehoft versuchte HPB ihm zu zeigen, dass diese
Erscheinungen nicht die wahren Geister der Verstorbenen waren, sondern nur Materialisierungen
niederer Astralwesen.



H. S. Olcott

In den folgenden Monaten, als die Eddy-Briider und andere Medien in der Presse des Betrugs
bezichtigt wurden, schrieb HPB Briefe und Artikel zu ihrer Verteidigung. Sie setzte auch ihre
Zusammenarbeit mit Olcott in New York fort, und durch ihre Schriften begannen sie, andere
gleichgesinnte Forscher anzuziehen. Einer derjenigen, die HPB durch Olcott kennenlernten, war ein
junger Anwalt namens William Q. Judge, und bald lehrte sie die beiden den "wahren
Spiritualismus" der Weisheitsreligion.

W. Q. Judge

Diese drei wurden die Hauptbegriinder der Theosophischen Gesellschaft, die im Herbst 1875 ins
Leben gerufen wurde. Zu dieser Zeit hielt eine Gruppe ernsthafter Studenten Diskussionen in HPBs
Wohnung ab, und es wurde beschlossen, eine Gesellschaft zu griinden, die "die esoterischen
Philosophien der alten Zeiten" studieren und die Friichte dieser Forschung mit der Offentlichkeit
teilen sollte. Auflerdem sollten die Mitglieder selbstlose Hingabe bei der Suche nach der Wahrheit
sowie Reinheit im Leben und Denken anstreben. HPBs offizieller Titel in der Gesellschaft war
Korrespondenzsekretér. Sie iiberlieB die Verwaltungsarbeit Olcott und anderen und widmete ihre
Energie vor allem dem Schreiben.

Ihre Briefe und Artikel befassten sich nun mit Okkultismus und den esoterischen Wissenschaften,
und vieles von dem, was sie schrieb, wurde von ihren Lehrern inspiriert. In dieser Zeit schrieb sie
auch an ihrem ersten Buch, Isis Unveiled. Es sollte ein monumentales Werk iiber antike und
moderne Wissenschaft und Theologie werden und nahm in den néchsten zwei Jahren den grofiten
Teil ihrer Zeit in Anspruch. Als es 1877 verdffentlicht wurde, war es ein sofortiger Erfolg, der alle
Erwartungen weit libertraf.

Nachdem sich die TS in den USA etabliert hatte, wurde beschlossen, den Hauptsitz der
Theosophischen Gesellschaft nach Indien zu verlegen. Als sie 1879 in Bombay ankamen, richteten
HPB und Olcott ihr Hauptquartier im indischen Viertel ein, wo Européder nur selten zu sehen waren.



Von Anfang an war es offensichtlich, dass HPB Hindus, Buddhisten, Moslems und Parsen
gleichermafen mit briiderlicher Zuneigung betrachtete. Thre Ehrfurcht vor deren religiosen
Traditionen kam in ihren Briefen und Artikeln, die in verschiedenen indischen Zeitschriften
verdffentlicht wurden, deutlich zum Ausdruck. Da es sich in den Augen der englischen Missionare
um "heidnische" Religionen handelte, wurden sie und ihre Theosophenkollegen in der christlichen
Presse stindig angegriffen. Man beschuldigte sie des Christenhasses, der Unmoral und sogar der
Spionage fiir die russische Regierung.

Gleichzeitig wurde sie von einigen Hindus dafiir kritisiert, dass sie Menschen mit nicht-
hinduistischem Glauben und auch solche, die an Magie glaubten, umarmte. All diesen Vorwiirfen
begegnete HPB in Wort und Tat, indem sie und ihre Kollegen sich weiterhin mit
Wahrheitssuchenden verbiindeten, unabhédngig von Religion, Rasse, Kaste oder Geschlecht - mit
jedem, "der auf seine Weise ernsthaft nach einer Erkenntnis des Gottlichen Prinzips sucht." (11)
Fiinf Monate nach ihrer Ankunft in Bombay begann die TS mit der Herausgabe ihrer eigenen
Zeitschrift, The Theosophist, mit HPB als Herausgeberin. Sie beschrieb sie als eine Quelle fiir alles,
was mit Okkultismus zu tun hatte, sowie als "ein Organ, durch das die einheimischen Gelehrten des
Ostens ihr Wissen der westlichen Welt mitteilen konnten" - nicht als Propaganda fiir eine bestimmte
Religion, sondern als "die Zeitung, die die gesamte Theosophische Gesellschaft oder Universelle
Bruderschaft reprasentiert." (12) Sie machte die Zeitschrift auch zu einem Forum fiir die Férderung
der Religionsfreiheit, der Rechte der unterprivilegierten Klassen (insbesondere Frauen, Kinder und
Ausgestof3ene) und des Rechts aller einheimischen Voélker, sich in ihrer eigenen traditionellen
Sprache und Kultur zu bilden. HPBs kontinuierlicher Einsatz fiir diese Anliegen sollte einen
enormen Einfluss auf die Gesellschaft sowohl in Indien als auch in Ceylon haben und schlieBlich zu
einem grofen kulturellen und religiosen Aufschwung fiihren.

Im Dezember 1879 reisten HPB und Olcott nach Nordindien und besuchten A. P. Sinnett, den
Herausgeber einer einflussreichen anglo-indischen Zeitung, The Pioneer, zu besuchen. Sinnett hatte
in London mediale Phdnomene beobachtet und interessierte sich fiir die okkulten Gesetze, die
solchen Erscheinungen zugrunde liegen. HPB wurde ein guter Freund von ihm und seiner Frau, die
sich bald dem TS anschloss.

Als sie sie im folgenden Jahr besuchte, wurden die Sinnetts Zeugen einer Reihe bemerkenswerter
Phénomene, von denen HPB viele ihren Lehrern zuschrieb. Sinnetts Bitte, ihnen einen Brief zu
schreiben, fiihrte zu einer aulergewdhnlichen, vier Jahre dauernden Korrespondenz, in der Sinnett
und sein Freund Allan O. Hume {iber 1.300 Seiten "Mahatma-Briefe" erhielten. Die meisten dieser
Briefe befassten sich mit den philosophischen und ethischen Lehren der alten Weisheit, aber Sinnett
hatte ein Verlangen nach Phdnomenen, was HPB sehr zu schaffen machte. Seine Biicher,
insbesondere The Occult World, lenkten die 6ffentliche Aufmerksamkeit so sehr auf die
psychischen Krifte von HPB und ihren Mahatmas, dass sie es bedauerte, dass ithre Namen "in den
Dreck gezogen wurden" (13), und Sinnett wurde von Meister M gewarnt, dass sein
phdnomenalistisches Verlangen "wie der Durst nach Alkohol und Opium" sei. . . Wenn du ohne
Phinomene nicht gliicklich sein kannst, wirst du unsere Philosophie nie lernen." (14)

Diese uralte Philosophie zu priasentieren, war schon immer HPBs Aufgabe gewesen, und als sie
erkannte, dass die meisten Suchenden von ihren Phinomenen angezogen wurden und sich viel
weniger fiir die Weisheitstradition ihrer Lehrer interessierten, betonte sie mehr und mehr die
philosophischen und ethischen Lehren. Um diese Lehren zu verbreiten, unternahmen sie und Olcott
weiterhin ausgedehnte Reisen durch Indien und Ceylon. Hunderte von 6ffentlichen Versammlungen
und Diskussionen wurden abgehalten, nie dagewesene Zusammenkiinfte von Asiaten und
Européern mit unterschiedlichem religidsem Hintergrund, und innerhalb weniger Jahre entstanden
Dutzende neuer theosophischer Logen.

Die stiandige Belastung durch das Reisen und die Arbeit im tropischen Klima zerrte jedoch
allméhlich an HPBs Gesundheit. Im Herbst 1882 entwickelte sie eine chronische Nierenentziindung
mit schwerem Bluthochdruck und Odemen. Obwohl sich ihr Zustand unter der Obhut ihrer Meister
stark verbesserte, begann er sich gegen Ende des nichsten Jahres zu verschlechtern, als sie am
neuen Hauptsitz der TS in Madras in Siidindien lebte. Ihre Arzte warnten sie, dass sie sterben



wiirde, wenn sie sich nicht in einem kiihleren Klima erholen wiirde, und so wurden Anfang 1884
Vorkehrungen getroffen, dass Olcott sie nach Frankreich begleiten sollte.

Als das Personal des Hauptquartiers im Dezember 1882 nach Madras umzog, gehdérten Emma und
Alexis Coulomb, die Haushilterin und der Handwerker, dazu. Kurz vor ihrer Abreise nach Europa
riigte HPB Madame Coulomb, weil sie versucht hatte, von einem wohlhabenden Mitglied der TS
Geld zu erpressen. Madame Coulomb nahm dies so sehr {ibel, dass sie schwor, sich an HPB zu
rdchen (siche "HPB und die Gesellschaft fiir Psychische Forschung" fiir Einzelheiten zu diesem
Fall). Als christliche Missionare von den Coulombs gelieferte Briefe verdftentlichten, die angeblich
von HPB geschrieben worden waren, kam die britische Presse zu dem Schluss, dass HPB als
Betriiger entlarvt worden war, was auch die Schlussfolgerung des Komitees der Gesellschaft fiir
psychische Forschung war, das HPBs Phanomene untersuchte und sich dabei weitgehend auf den
Bericht eines ihrer Mitglieder, Richard Hodgson, stiitzte.

HPB kehrte Ende 1884 nach Madras zuriick, fest entschlossen, ihre Lehrer und die Theosophie zu
verteidigen. Aber ein TS-Komitee aus Anwiélten, Richtern und einflussreichen Hindu-Mitgliedern
beschloss, dass Hodgson und die Coulombs nicht strafrechtlich verfolgt werden sollten, weil der
Prozess dazu fithren wiirde, dass die Meister weiter lacherlich gemacht wiirden, und weil okkulte
Phinomene vor Gericht nicht bewiesen werden konnten. Diese Entscheidung machte HPB innerlich
krank, und sie wurde bald so schwer krank, dass ihre Arzte sie aufgaben. Noch einmal wurde sie
von ihrem Meister vor dem Tod bewahrt, aber ihr Gesundheitszustand war so prekér, dass sie von
threm Amt als Korrespondenzsekretérin zuriicktrat und iiberredet wurde, Indien in Richtung Europa
zu verlassen, um die Geheimlehre zu vollenden und, wenn moglich, ihre Gesundheit
wiederzuerlangen.

HPB war nun entschlossen, die Arbeit an dem neuen Buch fortzusetzen, das sie gerade erst
begonnen hatte, als sie und Olcott zum ersten Mal nach Indien kamen. Sie wusste, dass sie die
Weisheitslehren in Isis Unveiled kaum skizziert hatte, und fiihlte, dass es an der Zeit war, sie tiefer
zu ergriinden und auch verschiedene Missverstandnisse dariiber zu korrigieren. Aber anfangs
machten ihre Lebensbedingungen in Europa das Schreiben schwierig und sporadisch. Diese
Probleme wurden weitgehend gelost, als sie nach Wiirzburg zog und Grifin Constance
Wachtmeister zu ihrer personlichen Sekretédrin und Begleiterin wurde. Mit ihrer Hilfe war HPB in
der Lage, lange Stunden ohne Unterbrechung zu schreiben.

Ende 1885 erhielt sie eine Kopie des SPR-Protokolls, in dem Hodgson sie beschuldigte, eine
russische Spionin und Hochstaplerin zu sein, die die Mahatmas erfunden und ihre Briefe gefélscht
habe. Da sie nicht in der Lage war, rechtliche Schritte einzuleiten, um diese Anschuldigungen zu
widerlegen, war sie umso entschlossener, die Geheimlehre zu einem Meisterwerk zu machen, das
sie und ihre Lehrer rechtfertigen wiirde.

Im Laufe der Arbeit an dem Buch begann sie, Teile des Manuskripts an eine Reihe von Gelehrten
und engagierten Theosophiestudenten weiterzugeben, und viele von ihnen wurden zu begeisterten
Anhiéngern ihrer Arbeit. Diese Zahl wuchs betrachtlich, nachdem sie im Sommer 1886 nach
Ostende, Belgien, umgezogen war, was es fiir die Mitglieder der Londoner Loge viel einfacher
machte, sie jenseits des Kanals zu besuchen. Diese wurden zu einigen ihrer eifrigsten Unterstiitzer
und dréngten sie bald, ihren Hauptsitz nach London zu verlegen. Da die vielen hundert Zitate in der
Geheimlehre im Britischen Museum leichter tiberpriift werden konnten und es Mitglieder gab, die
bei der Vorbereitung des Buches helfen konnten, stimmte HPB 1887 zu, nach London zu kommen.
Ihre Angelegenheiten in England wurden von Dr. Archibald Keightley und seinem Neffen Bertram
Keightley organisiert. Ihnen vertraute HPB das gesamte Manuskript der Geheimlehre an, das zu
diesem Zeitpunkt aus einem iiber zwei Meter hohen Stapel einzelner Abschnitte bestand, die nicht
eindeutig geordnet waren. In den ndchsten Monaten lasen die Keightleys Tausende von Seiten,
kopierten und korrigierten sie wieder und wieder, entwarfen einen Weg fiir HPB, Kommentare zu
den Stanzen von Dzyan zu schreiben, und schlugen einen Plan vor, das Buch als Ganzes zu
organisieren.

Da der grofite Teil der Umstrukturierung in ihren Hianden lag, konnte sich HPB der Bearbeitung und
dem Hinzufiigen von Material zum Typoskript widmen, eine Praxis, die sie mit den gesetzten Seiten



fortsetzte. Gleichzeitig engagierte sie sich in der 6ffentlichen theosophischen Arbeit und
mobilisierte die Mitglieder der neu gegriindeten Blavatsky-Loge fiir die Arbeit unter den Armen und
Obdachlosen. Im September war sie Mitbegriinderin einer neuen Zeitschrift namens Luzifer, "um
Licht in die 'verborgenen Dinge der Finsternis' zu bringen." (15) Und sie griindete eine Esoterische
Sektion, "um das zukiinftige Wachstum der Theosophischen Gesellschaft als Ganzes in die richtige
Richtung zu lenken, indem sie die briiderliche Vereinigung wenigstens unter den wenigen fordert."
(16)

Diese tief empfundene Sorge von HPB um die Zukunft der TS, die fiir die Briiderlichkeit der
Menschheit arbeitet, war der Hauptgrund fiir das Schreiben der Geheimlehre. Als es 1888
verodffentlicht wurde, widmete sie es "allen wahren Theosophen in jedem Land und jeder Rasse,
denn sie haben es hervorgerufen." Thr Ziel war es, die uralten Wahrheiten darzustellen, die die
Grundlage aller Religionen, der Wissenschaft und der Philosophie bilden, und zu zeigen, wie das
gesamte Leben von einem gottlichen Prinzip bestimmt wird. Es ist nach wie vor das umfassendste
Quellenbuch seiner Art und regt mit seiner Vision der geistigen Einheit sowohl den Intellekt als
auch die Intuition an.

In den letzten zweieinhalb Jahren ihres Lebens konzentrierte sich HPB darauf, Theosophen dabei zu
helfen, sich neu zu orientieren, "sich fiir die gemeinsame Sache einzusetzen - namlich der
Menschheit zu helfen." (17) Sie betonte dies in Hunderten von Briefen und Artikeln und in zwei
weiteren Biichern. In The Key to Theosophy (Der Schliissel zur Theosophie) korrigierte sie
Missverstdandnisse liber die Theosophie und die TS und erklarte, dass beide auf der essentiellen
Bruderschaft der Menschheit gegriindet sind. In The Voice of the Silence (Die Stimme der Stille)
legte sie die ethischen Regeln dar, die Jiinger seit der Antike befolgt haben, um den Weg der
"Entsagung zum Wohle der anderen, der leidenden Mitmenschen" zu entdecken. (18)

Da ihre essentielle Botschaft immer mehr Mitglieder im Westen beriihrte, wurde sie liberredet, eine
europdische Sektion zu griinden, deren Présidentin sie war. Diese wurde, wie die amerikanische
Sektion, schnell zu einem aktiven und einflussreichen Zentrum der theosophischen Arbeit, auch
wenn sie gezwungen war, sich und die TS gegen stindige Angriffe zu verteidigen, die oft von
anderen Theosophen ausgingen. Sie wandte sich 1891, drei Wochen vor ithrem Tod, an diesen
wachsenden Konflikt und die Uneinigkeit: "Niemals ist Selbstiiberwachung notwendiger als dann,
wenn personlicher Fiihrungswille und verletzte Eitelkeit sich in die Pfauenfedern von Hingabe und
altruistischer Arbeit kleiden. . . . Wenn jedes Mitglied der Gesellschaft sich damit begniigen wiirde,
eine unpersonliche Kraft fiir das Gute zu sein, ohne Riicksicht auf Lob oder Tadel, solange es den
Zielen der Bruderschaft dient, wiirde der Fortschritt, der gemacht wird, die Welt in Erstaunen
versetzen und die Arche der T.S. auBler Gefahr bringen." (19)

Zum Zeitpunkt ihres Todes waren noch spaltende Krifte am Werk, die bald eine Spaltung der
Theosophischen Gesellschaft herbeifiihren wiirden. Doch auch dies entsprach der von ihren Lehrern
gelehrten Weisheitstradition, nach der Personlichkeitskonflikte als Mittel zur Selbstfindung genutzt
werden. Blavatskys ganzes Leben kann als Katalysator dafiir gesehen werden, gerade weil ihr
Charakter so vielen als unvollkommen und oft stérend auffiel. Auch heute noch ist dies ein
wesentlicher Bestandteil ithres Verméchtnisses, denn "es treibt die Menschen zum Selbststudium an
und zerstort in thnen die blinde Unterwiirfigkeit gegeniiber Personen." (20) Um sie zu verstehen,
sind wir gezwungen, sie nicht nach AuBerlichkeiten zu beurteilen, keine Autoritit {iber unseren
eigenen inneren Priifstein der Wahrheit zu stellen. Und wenn wir diese innere Quelle beriihren, fiihrt
uns das Studium ihrer Schriften immer nidher an die Bruderschaft des Lebens: an das Selbst, das wir
mit allen unseren Mitmenschen teilen.

Empfohlene zusiitzliche Lektiire:
Cranston, Sylvia, H.P.B.: The Extraordinary Life & Influence of Helena Blavatsky, Putnam, New
York, 1993.



Ryan, Charles J., H. P. Blavatsky and the Theosophical Movement, Theosophical University Press,
Pasadena, 1975.

Van Mater, Kirby, "The Writing of The Secret Doctrine," An Invitation to The Secret Doctrine,
Theosophical University Press, Pasadena, 1988.

Thoth:

O ihr Offner des Weges, die ihr den vervollkommneten Seelen in der Halle des Osiris den Weg
offnet, 6ffnet ihm den Weg, legt Wege frei, damit die Osiris-Seele von Ani (dem Schreiber) bei euch
sein kann. Mdge er mit kiihnem Herzen eintreten, und moge er in Frieden aus dem Haus des Osiris
hervorkommen. Mdge er nicht abgewiesen werden, moge er nicht zuriickgewiesen werden. Moge er
in Gunst gehen, moge er geliebt herauskommen, moge er gerechtfertigt werden. Moge sein Auftrag
im Haus des Osiris erfiillt werden, moge er mit euch wandeln und sprechen, moge er ein
verherrlichter Geist sein, zusammen mit euch. Er hat dort nicht gefehlt, und die Waage ist von
seinem Schicksal entleert worden. - Agyptisches Totenbuch ("Buch des Heraustretens bei Tag"),

FUSSNOTEN:

1. A. P, Sinnett, Incidents in the Life of Madame Blavatsky, Arno Press, Inc., New York, 1976, S. 28.
2. Ebd, S. 32.

3. Ibid., S. 37.

4. H.P.B. Speaks, Theosophical Publishing House, Madras, 1951, 2:61.

5. Ebd., 2:62.

6. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 1:4.

7. C. Wachtmeister, Reminiscences of H. P. Blavatsky and The Secret Doctrine, Theosophical
Publishing House, Wheaton, IL, 1976, S. 44.

8. Vorfille im Leben der Madame Blavatsky, S. 80.

9. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 14:487.

10. Eugene R. Corson, Some Unpublished Letters of Helena Petrovna Blavatsky, Rider & Co,
London, [1929], S. 128.

11. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 2:103.

12. Ebd. 2:84-5.

13. Die Briefe von H. P. Blavatsky an A. P. Sinnett, hrsg. von A. Trevor Barker, Theosophical
University Press, Pasadena, 1973, S. 18.

14. Die Mahatma-Briefe an A. P. Sinnett, hrsg. von A. Trevor Barker, Faksimile der 2. Auflage,
Theosophical University Press, Pasadena, 1992, S. 262.

15. H. P. Blavatsky Gesammelte Schriften 8:5.

16. Ebd. 12:490.

17. H. P. Blavatsky an die amerikanischen Kongresse: 1888-1891, Theosophical University Press,
Pasadena, 1979, S. 4.

18. Blavatsky, Die Stimme der Stille, Theosophical University Press, Pasadena, 1992, S. 43.
19. H. P. Blavatsky an die amerikanischen Kongresse, S. 34.

20. Briefe der Meister der Weisheit, Erste Serie, hrsg. von C. Jinarajadasa, Theosophical
Publishing House, Madras, 1973, S. 44.




