THEOSOPHIE obDER PSEUDO-THEOSOPHIE?

Ausziige aus einer Schrift
von
G. Farthing,
zusammengestellt von Margaret Thomas
(Mitglied der Theosophischen Gesellschaft, Schottland, Wales und England,
1912-24)

Unterschiede in der Lehre

Hinweis:
THEOSOPHIE: normale Schrift.
PSEUDO-THEOSOPHIE: Kursiv Schrift.

An
H.P.B. und W.Q.J.

.... in ihrer Sache, die die Sache der wahren Theosophen auf der ganzen Welt ist.

Die Theosophische Gesellschaft ist tot. Aber es gibt viele Theosophen in ihr, die noch leben. Da sie
die Geschichte der Jahre seit 1803-4, die zu ithrem Untergang fiihrten, nicht kennen und sich der
groBBen Unterschiede zwischen der Theosophie und den heutigen Versionen nicht erkennen, kdnnten
sie den Weg der Gesellschaft gehen, wenn nicht etwas unternommen wird, um dies zu verhindern.

Weil dem ernsthaften Schiiler die Mdglichkeit gegeben werden muss, die Unterschiede zwischen
den Lehren der Theosophie, wie sie im 19. Jahrhundert von H.P.B. neu formuliert wurden, und den
heutigen Lehren zu erkennen; weil dem wahren Suchenden die Moglichkeit gegeben werden muss,
zuvor verschleierte Tatsachen tiber das gro8e Unrecht zu erfahren, das zum Niedergang der
Gesellschaft gefiihrt hat, wurde diese Zusammenstellung vorgenommen.

Diejenigen, die blindes Vertrauen dem Wissen vorziehen, werden kein Interesse an diesen Seiten
haben. Aber diejenigen, die nach Wissen streben, werden sie studieren und anhand der Verweise die
Fakten selbst herausfinden und sich davon iiberzeugen, ob es sich um Wahrheiten handelt, die hier
prasentiert werden.

Es soll Gerechtigkeit walten lassen und die Wahrheit, ohne Bosheit, oder Vorurteile sagen. Aber es
zeigt weder Gnade fiir thronende Irrtiimer, noch Ehrfurcht vor usurpierter (unrechtmafig und
gewaltsam Macht an sich reiflen, etwas eigenméchtig, widerrechtlich in Besitz nehmen) Autoritét.
Es fordert fiir eine ausgebeutete Vergangenheit die Anerkennung ihrer Leistungen, die ihr zu lange
vorenthalten wurde. Es fordert die Riickgabe geliechener Gewénder und die Rehabilitierung
verleumdeter, aber ruhmreicher Reputationen.



Die WAHRHEIT,
hoch thronend auf ihrem Felsen aus Diamant,

ist allein ewig und hochst.
Vorwort zu ,,Isis Unveiled*

Ich fiirchte die Veroffentlichung unserer Philosophie, wie sie von Herrn Hartmann gedussert wird;
... wir glauben nicht an Gott, weil wir bisher keine Beweise haben, usw.. Er macht uns zu
Agnostikern!! Das ist absurd und lacherlich; wenn er verdftentlicht, was ich gelesen habe, werde
ich H.P.B. oder Djual Kool bitten, das Ganze zu dementieren, da ich nicht zulassen kann, dass
unsere heilige Philosophie so entstellt wird.

Er sagt, dass die Menschen nicht die ganze Wahrheit akzeptieren werden, dass unsere Philosophie
von vornherein abgelehnt wird, wenn wir ihnen nicht die Hoffnung geben, dass es einen ,, liebenden
Vater und Schopfer ALLER Himmel” gibt.

In einem solchen Fall ist es fiir beide Seiten besser, wenn solche Menschen, so wenig wie moglich
von unseren Lehren horen.Wenn sie nicht die ganze Wahrheit und nichts als die Wahrheit wollen,
sind sie willkommen. Aber niemals werden sie feststellen, dass wir Kompromisse eingehen und uns

den Vorurteilen der Offentlichkeit anbiedern.
Mahatma-Briefe ps. 304-5

DER WEISE SUCHT DIE WAHRHEIT - DER TORICHE DIE
SCHMEICHELEI.

Wie dem auch sei, lieber sollen unsere Reihen diinner werden, als dass die Theosophische
Gesellschaft durch die Ubertreibungen einiger Fanatiker und die Versuche verschiedener
Scharlatane, aus einem vorgefertigten Programm, Profit zu schlagen und zum Gespott der Welt
wird. Diese bringen durch die Verfalschung und Anpassung des Okkultismus an ihre eigenen
schmutzigen und unmoralischen Ziele, Schande {iber die gesamte Bewegung.

Ein Schriftsteller bemerkte einmal, wenn man den Feind kennen wolle, vor dem man sich am
meisten hiiten miisse, gebe einem der Spiegel das beste Abbild seines Gesichts. Das ist ganz richtig.
Wenn das erste Ziel unserer Gesellschaft nicht darin besteht, das eigene Selbst zu studieren, sondern
an allem, auBler diesem Selbst, Fehler zu finden, dann ist die T.S. in der Tat dazu verdammt, eine

Gesellschaft gegenseitiger Bewunderung zu werden — was sie in bestimmten Zentren bereits ist.
,,Uber Pseudotheosophie”, Lucifer, Miirz 1889

Theosophie ist die gesammelte Weisheit der Zeitalter. Beachten Sie, dass es sich nicht um eine
Fantasie eines oder mehrerer isolierter Individuen handelt. Thre ununterbrochene Aufzeichnung
erstreckt sich iiber Tausende von Generationen von Sehern. Sie wurde erst formuliert, nachdem
Traditionen von erhabenen Wesen, die von Zeitalter zu Zeitalter weitergegeben wurden, durch die
unabhéngigen Visionen grofler Adepten gepriift und verifiziert worden waren, die ihrerseits von
anderen Adepten und durch jahrhundertelange Erfahrungen, wéhrend etwa achtzehn Millionen

Jahren iiberpriift und erneut iiberpriift worden waren
(siehe Secret Doctrine, 1. ps. 272-3) .

HINWEIS:

1. Alle Verweise auf Seitenzahlen in H.P.B.s Werken beziehen sich auf die Erstausgaben oder die
Nachdrucke der Theosophy Company (Los Angeles), da andere Ausgaben gekiirzt und daher
neu paginiert wurden.

2. Jede Lehre, die mit dieser alten Weisheit iibereinstimmt, ist wahrhaftige Theosophie. Sie muss



sich im Vergleich mit allem, was zuvor war, bewdhren oder scheitern. Ernsthafte Studenten von
heute konnen durch - vergleichende Religionswissenschaft und vergleichende Philosophie,- eine
ununterbrochene Linie, miteinander verzahnter Lehren, innerhalb der letzten fiinftausend Jahre, von
Krishna, Buddha, Konfuzius und Loa Tse, Pythagoras und Platon, Jeshu (oder Jesus), Apollonius
von Tyana, der Alexandrinischen Schule, Lehrern des 15., 16., 17. und 18. Jahrhunderts bis zum 19.
Jahrhundert, als Madame H.P. Blavatsky erneut einen Teil der uralten Wahrheiten fiir die westliche

Welt formulierte, die Wahrheit finden.
(Siehe Schliissel zur Theosophie, S. 243)

Nach der Priifung durch den Meister und nach ihren Worten, steht H.P.B. in einer langen Reihe von
Boten, die aufgrund der anderen Glieder in der Kette, vor ihr, akzeptabel sind. Sie selbst folgte dem
okkulten Gesetz und untermauerte Aussagen in der ,, Geheimlehre" und ihren anderen Werken
durch historische, archdologische und wissenschaftliche Daten, die zeigen, dass die Lehre in
fritheren Systemen theosophischen Denkens verwurzelt ist. Es ist daher offensichtlich sinnlos, von
einer Verbesserung und Erweiterung, der von ihr verbreiteten Philosophie, zu sprechen.

Konnen die heutigen selbsternannten theosophischen Lehrer
dieselbe Priifung bestehen?
Sie sind eingeladen, selbst zu urteilen:

Die Lehre iiber den Logos, oder die Gottheit, oder Gott.

- Wir sagen und bekriftigen, dass diese Bewegung — die universelle, unauthorliche Bewegung, die
niemals aufhort, niemals nachlésst, oder an Geschwindigkeit zunimmt, nicht einmal wéhrend der
Zwischenzeiten zwischen den Pralayas oder ,,Ndchten Brahmas”, sondern weiterlduft wie eine
Miihle, die in Gang gesetzt wurde, unabhingig davon, ob sie etwas zu mahlen hat oder nicht.

- Wir sagen, dass diese unauthorliche Bewegung die einzige, ewige und ungeschaffene Gottheit ist,
die wir erkennen konnen. Gott, als intelligenten Geist zu betrachten und gleichzeitig seine absolute
Immaterialitdt zu akzeptieren, bedeutet, sich eine Nichtigkeit, eine leere Leere vorzustellen; Gott als
Wesen, als Ego zu betrachten und seine Intelligenz, aus irgendeinem mysteridosen Grund, unter den
Scheftel zu stellen, ist der vollendetste Unsinn; ihn angesichts des blinden, brutalen Bésen mit
Intelligenz auszustatten, bedeutet, ihn zu einem Unhold zu machen — zu einem hochst schurkischen
Gott. Ein Wesen, wie gigantisch es auch sein mag, das Raum einnimmt und Lénge, Breite und

Dicke hat, ist mit Sicherheit eine mosaische Gottheit.
Mahatma-Briefe, Ps. 138-9

Wir haben im Logos unseres Sonnensystems eine Anndherung an einen persénlichen (oder
vielleicht eher individuellen) Gott, wie sie sich jeder verniinftige Mensch wiinschen kann, denn von
Ihm ist alles Gute wahr, was jemals von einer personlichen Gottheit behauptet wurde. Wir konnen
Ihm keine Parteilichkeit, Ungerechtigkeit, Eifersucht oder Grausamkeit unterstellen, diejenigen, die
sich diese Eigenschaften von ihrer Gottheit wiinschen, miissen sich woanders umsehen.



Aber was sein System betrifft, so besitzt er Allwissenheit, Allgegenwart, Allmacht, die Liebe,

die Kraft, die Weisheit, die Herrlichkeit, alles ist in vollem Mafle vorhanden. Dennoch ist er ein
mdchtiges Individuum — eine Dreifaltigkeit in Einheit und wahrhaftig Gott, obwohl er um, wir
wissen nicht wie viele Stufen, vom Absoluten, dem Unerkennbaren, entfernt ist, vor dem selbst
Sonnensysteme, nur wie kosmischer Staub sind. Die Sonne ist Seine wichtigste Manifestation auf
der physischen Ebene, und das kann uns ein wenig helfen, einige Seiner Eigenschaften zu erkennen
und zu sehen, wie alles von Thm kommt. Ich selbst, der zu Ihnen spricht, habe Ihn einmal in einer
Form gesehen, die nicht die Form Seines Systems ist. Dies ist etwas, das alle gewéhnlichen
Erfahrungen, die nichts mit den niederen Ebenen zu tun haben, vollig iibersteigt. Das wurde mir
nur durch ein sehr gewagtes Experiment moglich — die vollige Vermischung zweier
unterschiedlicher Strahlen oder Typen fiir einen Moment, so dass durch diese Vermischung fiir
einen Moment eine Ebene erreicht werden konnte, die enorm héher war als jede, die eines der
beiden betroffenen Egos, allein hdtte erreichen kénnen. Er existiert weit iiber seinem System, er
sitzt darauf wie auf einem Lotussitz. Er ist sozusagen die Apotheose der Menschheit, doch

unendlich grofer als die Menschheit.
C.W. Leadbeater, Das innere Leben, 1. S. 143-46

1. Die Geheimlehre lehrt keinen Atheismus, aufer im hinduistischen Sinne des Wortes ,,Nastika“,
oder der Ablehnung von ,,G6tzen®, einschlieBlich aller anthropomorphen Gétter.

2. Sie lasst einen Logos oder einen kollektiven ,,Schopfer” des Universums zu; einen Demiurgos —
in dem Sinne, wie man von einem ,,Architekten”, als dem ,,Schopfer” eines Gebdudes spricht,
obwohl dieser Architekt nie einen Stein davon beriihrt hat, sondern, wihrend er den Plan lieferte,
die gesamte Handarbeit den Maurern iiberlieB3; in unserem Fall wurde der Plan von der Ideation des
Universums geliefert, und die konstruktive Arbeit wurde den Heerscharen intelligenter Méachte und
Krifte liberlassen. Aber dieser Demiurgos ist keine personliche Gottheit, d. h. kein unvollkommener

auBer-kosmischer Gott, sondern nur die Gesamtheit der Dhyan-Chohans und der anderen Krifte.
Geheimlehre, 1. S. 279-80

,Der Logos. Dieses hochste Bewusstsein”, antworten die Okkultisten, ,,ist nur eine synthetische
Einheit in der Welt des manifestierten Logos — oder auf der Ebene der Illusion; denn es ist die
Summe aller Dhyan-Chohan-Bewusstseine. ,,Iswara“, oder ,,Logos®, ist ,,Geist*; oder, wie der
Okkultismus erklirt, ist es eine zusammengesetzte Einheit manifestierter lebendiger Geister, die
Urquelle und Wiege aller weltlichen und irdischen Monaden, plus ihrer gottlichen Reflexionen, die

vom Logos ausgehen und in ihn zuriickkehren, jede am Hohepunkt ihrer Zeit.*
Geheimlehre 1, S. 573

Wenn wir von der Gottheit sprechen und sie mit der Natur gleichsetzen, also als gleichaltrig
betrachten, meinen wir die ewige und ungeschaffene Natur und nicht eure Ansammlung oder
fliichtigen Schatten und endlichen Unwirklichkeiten. Wir {iberlassen es den Verfassern von
Hymnen, die sichtbare Erde, oder den Himmel Gottes Thron und unsere Erde aus Lehm, seinen
FuBschemel zu nennen. Unsere GOTTLICHKEIT befindet sich weder in einem Paradies, noch in
einem bestimmten Baum, Gebdude oder Berg; sie ist iiberall, in jedem Atom des sichtbaren wie des
unsichtbaren Kosmos, in, iber und um jedes unsichtbare Atom und jedes teilbare Molekiil herum;
denn SIE ist die geheimnisvolle Kraft der Evolution und Involution, die allgegenwirtige,
allméchtige und sogar allwissende schopferische Potenzialitit.

Schliissel zur Theosophie, S.49

Der Mensch, das Individuum, die sich entwickelnde Seele, ist in Wahrheit das Abbild seines
Schopfers, und was Er jetzt in Seiner Fiille ist, wird der Mensch eines Tages sein. Daher kénnen die



Menschen durch eine gewisse Entwicklung der im menschlichen Bewusstsein schlummernden
Fahigkeiten, bereits jetzt sozusagen den Rand des Bewusstseins des LOGOS beriihren und so mit

Ihm die Vergangenheit sehen, als wiirde sie sich gerade jetzt ereignen.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 29

,,... in diesem Musiktempel ... tréigt er seinen Teil zu einem Konzert bei, das aus allen Welten des
Systems kommt, und diese Strome aus allen Welten bilden irgendwie die mdchtige zwélfsaitige
Leier, auf der der LOGOS selbst spielt, wihrend er auf dem Lotus seines Systems sitzt. Es ist
unmoglich, dies in Worte zu fassen; aber der Verfasser hat es gesehen und weif3, dass es wahr ist.
Er hort, Er antwortet, und Er selbst spielt auf Seinem System. So erhalten wir zum ersten Mal einen
kurzen Einblick in das erstaunliche Leben, das Er unter den anderen LOGOI, Seinen

Gleichgestellten, fiihrt.
Annie Besant und C.W. Leadbeater, ,,Der Mensch: Woher, wie und wohin*, S. 378

Uber Religion

Ich werde auf die groBte, die Hauptursache fiir fast zwei Drittel des Ubels hinweisen, dass die
Menschheit verfolgt, seit diese Ursache zu einer Macht geworden ist. Es ist die Religion in
welcher Form und in welcher Nation auch immer. Es ist die Priesterkaste, das Priestertum

und die Kirchen.
Mahatma Letters, S. 57

Unwissenheit schuf Gotter, und List nutzte die Gelegenheit. Schauen Sie sich Indien an, schauen
Sie sich das Christentum und den Islam an, das Judentum und den Fetischismus. Es ist die
priesterliche Heuchelei, die diese Gotter fiir den Menschen so schrecklich gemacht hat, es ist die
Religion, die aus ihm den selbstsiichtigen Fanatiker macht, der alle Menschen auf3erhalb seiner
eigenen Sekte hasst, ohne dass er dadurch besser oder moralischer wird. Es ist der Glaube an Gott
und Goétter, der zwei Drittel der Menschheit zu Sklaven einer Handvoll jener macht, die sie unter
dem falschen Vorwand tduschen. Der irische, italienische und slawonische Bauer hungert selbst und
sieht seine Familie hungern und nackt, um seinen Padre und Papst zu erndhren und zu kleiden. Seit
zweitausend Jahren stohnt Indien unter der Last der Kasten, nur die Brahmanen ernidhren sich vom
Fett des Landes, und heute schneiden sich die Anhédnger Christi und Mohammeds gegenseitig die
Kehlen durch, im Namen und zum grof3eren Ruhm ihrer jeweiligen Mythen. Denkt daran, dass das
Leid der Menschheit niemals gemindert werden wird, bis der bessere Teil der Menschheit, im
Namen der Wahrheit, der Moral und der universellen Nachstenliebe, die Altire dieser falschen

Gotter zerstort.
Mahatma Letters, S. 58

Die Bibel, von Genesis, bis zur Offenbarung, ist nichts anderes als eine Reihe historischer
Aufzeichnungen tliber den grofBen Kampf zwischen weiler und schwarzer Magie, zwischen den
Adepten des rechten Weges, den Propheten, und denen des linken Weges, den Leviten, dem Klerus
der brutalen Massen. Dass es zwei Schulen der Magie gab, und die orthodoxen Leviten gehorten

nicht zu den Heiligen, wie die Worte des sterbenden Jakob deutlich sind.
Geheimlehre, 11. S. 211

Der Kampf von Bel und dann von Merodach, dem Sonnengott, mit Tiamat, dem Meer und seinem
Drachen, ein ,,Krieg”, der mit der Niederlage des letzteren endete, hat sowohl eine rein kosmische
und geologische, als auch eine historische Bedeutung. Es ist eine Seite, die aus der Geschichte der
geheimen und heiligen Wissenschaften, ihrer Entwicklung, ihrem Wachstum und ihrem TOD — fiir
die profanen Massen — herausgerissen wurde. Sie bezieht sich auf die systematische Verfolgung der



Propheten des rechten Weges, durch die der linken Seite. Letztere haben die Geburt und
Entwicklung der priesterlichen Kasten eingeleitet und schlieBlich die Welt in all diese exoterischen
Religionen gefiihrt, die erfunden wurden, um den verdorbenen Geschmack der ,,breiten Masse” und
der Unwissenden, nach ritueller Pracht und der Materialisierung, des immer immateriellen und

unerkennbaren Prinzips, zu befriedigen.
Geheimlehre, 11. S. 503

Theosophie, als Ursprung und Grundlage aller Religionen, kann sie nicht deren Gegenspielerin
sein; sie ist vielmehr ihre Reinigerin, die den wertvollen inneren Sinn vieler Dinge offenbart, die
durch die Verdrehung durch Unwissenheit und die Anhdufung von Aberglauben, in ihrer dufSeren
Darstellung schédlich geworden sind; aber sie erkennt und verteidigt sich in jeder einzelnen und
versucht in jeder, ihre verborgene Weisheit zu enthiillen. Niemand muss aufhéren, Christ, Buddhist
oder Hindu zu sein, um Theosoph zu werden; er wird lediglich einen tieferen Einblick in seinen

eigenen Glauben gewinnen.
Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 5

Wenn er auf Gottes Seite steht, ist er einer von uns, und es spielt keine Rolle, ob er sich Hindu,

Buddhist, Christ oder Muhammadan nennt.
J. Krishnamurti, At The Feet of the Master. S. 8

Was ist das Ziel der Religionen? Sie werden der Welt von Menschen gegeben, die weiser sind, als
die Massen der Menschen, denen sie geschenkt werden, und sollen die menschliche Evolution
beschleunigen. Alle Typen brauchen Religion, damit jeder zu einem hoheren Leben aufsteigen kann,
als dem, das er fiihrt. Religionen versuchen, die moralische und intellektuelle Natur zu entwickeln,

damit sie sich entfalten kann.
Annie Besant, Esoterisches Christentum, S. 3 und 4

H.P.B. an Frau Besant

Aber es ist ganz richtig zu sagen, dass ,,sie®, nachdem sie lange Zeit den Willen getan hat (d. h. das
erste der theosophischen Prinzipien in die Praxis umgesetzt hat), nun beginnt, etwas von der Lehre
zu verstehen. Aber diese Lehre wird sie hoffentlich nie wieder dazu verleiten, ,,Kommunion an
einem christlichen Altar zu feiern”, mit anderen Worten, das Ganze und das Absolute, zugunsten des
Teils und des Endlichen aufzugeben. Dieses Christentum an sich kann naturgemaf nichts bieten,
ebenso wenig, wie jede andere sogenannte Religion in seiner jetzigen Form; denn alle iibertreiben
die Personlichkeit ihrer Griinder, das Christentum mehr als andere, da es Jesus zu jedem Gott, jedes
Gottes und seine Briiderlehrer in Christus (oder CHRISTOS) zu falschen Propheten macht.

Wir sprechen hier vom modernen Kirchenchristentum, nicht von der mystischen Religion des
Christos, des LOGOS, dem westlichen Aspekt der EINEN religiosen Philosophie, die alle

Menschen als Briuder miteinander verbinden kann.
Lucifer, Band 1V, 1889, S. 448 und 9

»Griinder” der Religion
Nach dieser Ansicht sind die Griinder der grofien Religionen Mitglieder der einen Bruderschaft. So

wie die Theosophie der Antike, die Religionen hervorgebracht hat, so rechtfertigt und verteidigt sie
sie in der heutigen Zeit.



Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 3 und 5

..die Wiichter der Menschheit... Von Zeit zu Zeit tritt einer von ihnen als grofer religiéser Lehrer in
die Welt der Menschen, um die Aufgabe der Verbreitung einer neuen Form der ewigen Wahrheiten
fortzufiihren, einer Form, die einer neuen Zivilisationsrasse angemessen ist. Zu ihren Reihen
gehoren alle grofsen Propheten der Religionen der Welt, und solange eine Religion lebt, steht einer

dieser Grofsen an ihrer Spitze und wacht iiber sie als seine besondere Aufgabe.
Annie Besant, The Maters, S. 79

Gautama wird als ,,gottlicher Lehrer” und gleichzeitig als ,,Gottes Bote” bezeichnet! Buddha ist nun
zum Boten eines anderen geworden, den er, Sania K’houtchoo, die kostbare Weisheit, vor 2500

Jahren entthront hat, indem er das Tabernakel enthiillte und dessen Leere offenbarte.
Mahatma Letters, ps. 281-2

Aber wir miissen den Faden unserer Erzahlung mit Buddha wieder aufnehmen. Weder er, noch

Jesus, haben jemals ein Wort ihrer Lehren niedergeschrieben.
Isis Unveiled, 11. S. 559

Unsere Untersuchung der vielfdltigen religiosen Glaubensrichtungen, zu denen sich die Menschheit
seit jeher bekennt, zeigt ganz eindeutig, dass sie alle aus einer einzigen urspriinglichen Quelle
stammen. Zusammen genommen stellen sie in ihrer Gesamtheit eine ewige Wahrheit dar, getrennt
voneinander, sind sie jedoch nur Schatten menschlicher Irrtiimer und Zeichen der
Unvollkommenheit.

Isis Unveiled, 11. S. 639

Uber Jesus und das Christusprinzip

...lasst diese ungliicklichen, verblendeten Christen wissen, dass der wahre Christus jedes Christen,
der Vach ist, die ,,mystische Stimme”, wihrend der Mensch Joshu nur ein Sterblicher, wie jeder von
uns war, ein Adept, eher durch seine angeborene Reinheit und Unkenntnis des wirklichen Bosen, als
durch das, was er von seinen eingeweihten Rabbinern und den (zu dieser Zeit) bereits schnell

degenerierenden dgyptischen Hierophanten und Priestern gelernt hatte.
Mahatma-Briefe, S. 344 ...

... keiner kannte den anderen, Johannes der Téufer hatte nie von Jesus gehort, der eine spirituelle

Abstraktion und kein lebender Mensch dieser Epoche ist.
Mahatma-Briefe, S. 415

Nehmen Sie Paulus, lesen Sie das Wenige, was von ihm in den Schriften iibrig geblieben ist, die
diesem mutigen, ehrlichen und aufrichtigen Mann zugeschrieben werden, und sehen Sie, ob jemand
darin ein Wort finden kann, das zeigt, dass Paulus mit dem Wort Christus, mehr meinte, als das
abstrakte Ideal der personlichen Gottlichkeit die im Menschen wohnt. Denn fiir Paulus ist Christus
keine Person, sondern eine verkorperte Idee. ,,Wenn jemand in Christus ist, ist er eine neue
Schopfung®, er ist wiedergeboren, wie nach einer Einweihung, denn der Herr ist Geist — der Geist
des Menschen. Paulus war der einzige der Apostel, der die geheimen Ideen verstanden hatte, die den
Lehren Jesu zugrunde lagen, obwohl er ihn nie getroffen hatte. Aber Paulus war selbst eingeweiht
worden; und entschlossen, eine neue und umfassende Reform einzuleiten, die die gesamte
Menschheit umfasste, stellte er seine eigenen Lehren aufrichtig, weit liber die Weisheit der
Jahrhunderte {iber die alten Mysterien und die letzte Offenbarung an die Epopten. Wie Professor A.



Wilder in einer Reihe von kompetenten Artikeln gut belegt, war nicht Jesus, sondern Paulus der

eigentliche Begriinder des Christentums.
Isis Unveiled, S. 574

Auch in diesen Forschungen in die ferne Vergangenheit sind wir héufig auf den Jiinger Jesus
gestofien, der in Paldstina das Privileg hatte, seinen Korper dem Christus zu iibergeben. Als
Ergebnis dieser Tat empfing er die Inkarnation des Apollonius von Tyana ... der einstige Jiinger
Jesus steht nun bereit, die verschiedenen Aktivitiiten der christlichen Kirchen zu leiten.

C.W. Leadbeater, The Inner Life, S. 19 und 20

Ich glaube, wie viele der frithen Christen, dass der Weltlehrer, den sie Christus nannten, in der
Phase der Evangeliumsgeschichte, die als Taufe bezeichnet wird, den Korper eines Jiingers, Jesus,

annahm, um sein irdisches Werk zu dieser Zeit fortzusetzen.
Annie Besant, interviewt am 13. Januar 1926 von der Associated Press of India

Der historische Christus ist also ein glorreiches Wesen, das zu der grofsen spirituellen Hierarchie,
die die spirituelle Entwicklung der Menschheit leitet, und der etwa drei Jahre lang den
menschlichen Korper des Jiingers Jesus benutzte. Dieser Mdchtige, der den Korper Jesu als sein
Vehikel benutzt hatte und dessen schiitzende Fiirsorge sich iiber die gesamte spirituelle Entwicklung
der fiinften Menschheitsrasse erstreckt, iibergab die junge Kirche den starken Hdnden des heiligen
Jiingers, der ihm seinen Korper tiberlassen hatte. Jesus vollendete seine menschliche Entwicklung
und wurde einer der Meister der Weisheit. Er iibernahm die Verantwortung fiir das Christentum und

war stets bemiiht, es auf den richtigen Weg zu fiihren, es zu schiitzen, zu bewahren und zu néhren.
Annie Besant, Esoterisches Christentum, S. 140-42

Behaupten sie, dass Jesus sich freiwillig als Opfer hingegeben hat? Im Gegenteil, es gibt kein Wort,
das diese Vorstellung stiitzt. Sie machen deutlich, dass er lieber gelebt hitte, um das fortzusetzen,
was er als seine Mission betrachtete, und dass er starb, weil er nicht anders konnte und nur, weil er
verraten wurde. Als er schlielich sah, dass seine Zeit gekommen war, ergab er sich dem
Unvermeidlichen. Aber sehen Sie ihn im Garten, auf dem Olberg, wo er sich vor Qual windet, bis
»sein Schweil}, so wie groBe Blutstropfen® war, und mit inbriinstiger Bitte betet, dass der Kelch von
thm genommen werde; erschopft von seinem Kampf in einem solchen Mal3e, dass ein Engel vom
Himmel kommen musste, um ihn zu stirken; und sagen Sie, ob das Bild das eines sich selbst

opfernden Geisels und Martyrers ist.
Isis Unveiled, 11. S. 545

Wenn wir Jesus nicht als Gott anerkennen, verehren wir ihn als Menschen. Ein solches Gefiihl ehrt
ihn mehr, als wenn wir ihm die Krifte und die Personlichkeit des Hochsten zuschreiben und ithm
gleichzeitig vorwerfen wiirden, eine nutzlose Komddie mit der Menschheit gespielt zu haben, da
sich seine Mission schlielich, als kaum weniger, als ein vollstdndiger Misserfolg erwiesen hat;
2000 Jahre sind vergangen, und die Christen machen nicht einmal ein Fiinftel der Weltbevolkerung
aus, und es ist auch nicht zu erwarten, dass das Christentum in Zukunft bessere Fortschritte machen

wird.
Isis Unveiled, 11. S. 530

Kirchen und Priester



Nur das immer unerkennbare und unbegreifbare Karana, die ursachenlose Ursache aller Ursachen,
sollte seinen Schrein und Altar auf dem heiligen und immer unberiihrten Boden unseres Herzens
haben — unsichtbar, ungreifbar, unerwéhnt, auBer durch ,,die leise Stimme” unseres spirituellen
Bewusstseins. Diejenigen, die vor ihm anbeten, sollten dies in der Stille und der geheiligten
Einsamkeit ihrer Seelen tun; sie sollten ihren Geist zum einzigen Vermittler zwischen ihnen und
dem universellen Geist machen, ihre guten Taten zu den einzigen Priestern und ihre siindigen

Absichten zu den einzigen sichtbaren und objektiven Opfergaben an die Gegenwart.
Geheimlehre, S. 280

Wenn, sowohl die Kirche, als auch die Priester, so leicht aus dem Blickfeld der Welt verschwinden
konnten, wie ihre Namen jetzt aus dem Blickfeld unserer Leser verschwinden, wire das ein
gliicklicher Tag fiir die Menschheit. New York und London kdnnten dann bald so moralisch werden,
wie eine heidnische Stadt, die nicht von Christen besetzt ist; Paris konnte sauberer sein, als das alte

Sodom.
Isis Unveiled, 1. S. 586

Wir haben gesehen, wie der Mensch Jesus, der hebrdische Jiinger, seinen Korper in freudiger
Hingabe hingab, damit ein hoheres Leben herabsteigen und in der Form verkorpert werden konnte,
die er bereitwillig opferte, und wie er durch diese Tat zu einem Christus von voller Statur wurde,

um der Hiiter des Christentums zu sein und iiber den Tod zu triumphieren.
Annie Besant, Esoterisches Christentum, S. 217

., Lasst uns beten. Fiihre uns, allmdchtiger Vater, in all unserem Tun, und sende von deinem
himmlischen Thron deinen heiligen Engel herab, damit er bei deinem Volk sei, das sich
versammelt hat, um dir zu dienen und dich anzubeten. Durch Christus, unseren Herrn. Der
Ausdruck, ,, Lasst uns beten” ist ein Signal, das der Zelebrant den Menschen gibt, wenn er im
Begriff ist, ein Gebet zu sprechen, und es daher Zeit fiir sie ist, niederzuknien ... Lange Zeit gab es
keine schriftliche Liturgie, und jeder Zelebrant fiillte spontan den von Christus vorgegebenen
Rahmen der Zeremonie aus. Dass Christus einen solchen Rahmen vorgegeben hat, ist durch

hellsichtige Untersuchungen sicher.
C.W. Leadbeater, Science of the Sacraments, S. 471

Der Klerus existiert zum Wohle der Welt; er soll als Kanal fiir die Verteilung der Gnade Gottes
dienen.... Ihm ist auch die Macht iibertragen, zu segnen und das Opfer der Heiligen Eucharistie
darzubringen. Die Kraft, die der Priester herabbringt, ist nicht fiir ihn selbst, sondern fiir die
Herde, die seiner Obhut anvertraut ist. Es gibt also zwei Aspekte der Ordination: die Gabe des
Heiligen Geistes, die den Schliissel zum Reservoir und zur persénlichen Verbindung Christi selbst
mit seinem Diener darstellt. Der erste Aspekt ist die offizielle Verbindung, die es einem Priester

beispielsweise ermoglicht, die Hostie zu weihen und Absolution und Segen zu erteilen.
C. W. Leadbeater, Science of the Sacraments, S. 301 und 309

Gute Nachrichten kommen aus Australien. Die drei Bewegungen dort, die ich den besonderen
Dienst unserer Mitglieder empfohlen habe — die Bildungsbewegung, die Co-Masonic-Bewegung
und die Altkatholische Kirche — wachsen iiber alle Erwartungen hinaus. Eine Kirche, eines der
alten Wahrzeichen von Sydney, ein schones Gebdude aus Stein, das von aufsen wie eine Kathedrale

aussieht, wurde fiir die Altkatholische Kirche erworben.
Annie Besant, The Theosophist, Oktober 1918

»Absolution” und ,,Beichte” durch ,,apostolische Sukzession”. In England ist gerade ein Aufschrei
entstanden, nachdem bekannt wurde, dass anglikanische Priester in groem Umfang die
Ohrenbeichte einfiihren und nach der Auferlegung von Buflen, die Absolution erteilen. Der befragte



Bischof verweist auf Matthéus 16, 19, als Quelle seiner Autoritét, auf Erden diejenigen zu binden
und zu 16sen, die im Himmel gesegnet oder verdammt werden sollen; und auf die apostolische
Sukzession als Beweis fiir deren Ubertragung von Simon Barjona auf ihn selbst. Die vorliegenden
Bénde wiren sinnlos geschrieben worden, wenn sie nicht gezeigt hitten,

1. dass Jesus, der Christus-Gott, ein Mythos ist, der zwei Jahrhunderte nach dem Tod des echten
hebréischen Jesus erfunden wurde;

2. dass er daher niemals die Autoritdt hatte, Petrus oder irgendjemand anderem vollstdndige Macht
zu iibertragen;

3. dass selbst, wenn er eine solche Autoritét verlichen hétte, das Wort Petra (Fels) sich auf die
offenbarten Wahrheiten des Petroma bezog, nicht auf den, der ihn dreimal verleugnet hatte; und
dass auBerdem die apostolische Sukzession ein grober und offensichtlicher Betrug ist.

4. dass das Matthdusevangelium eine Félschung ist, die auf einem ganz anderen Manuskript basiert.
Isis Unveiled, 11. S. 644

Unter den Forschern der Kirchengeschichte gibt es sehr unterschiedliche Ansichten iiber den
Ursprung der heiligen Weihen. Die romische Kirche hat immer behauptet, dass die drei Weihen
(Bischof, Priester und Diakon) von Christus selbst eingefiihrt wurden und dass die ersten Bischofe
von den Aposteln geweiht wurden. Presbyterianer und andere, die selbst nicht die apostolische
Sukzession besitzen, behaupten, dass in friihester Zeit Bischof und Presbyter synonyme Begriffe
waren. Hellseherische Untersuchungen dieser friithen Zeitrdume bestdtigen eindeutig die
Behauptung der rémischen Kirche. Sie wissen, dass es keinen Bruch in der apostolischen

Nachfolge gegeben hat.
C.W. Leadbeater, Science of the Sacraments, S. 282 und 286

Aber niemand sollte annehmen, dass die offentliche Absolution, die der gesamten Herde erteilt
wird, in irgendeiner Weise weniger wirksam ist, als die private Absolution, wenn der Wunsch nach
Wiedergutmachung seitens des Ubeltditers ebenso ernsthaft und aufiichtig ist. In der liberalen
katholischen Kirche ist die Ohrenbeichte vollig freiwillig, und ihre héufige und systematische
Praxis wird nicht gefordert, da man der Meinung ist, dass unter solchen Bedingungen die
detaillierte Beichte leicht zur Routine werden kann und ihr spiritueller Wert im Leben des Einzelnen
dadurch zunichte gemacht wird. Fiir alle gewohnlichen Zwecke sollte die allgemeine Beichte in der

Heiligen Eucharistie ausreichen.
C.W. Leadbeater, Science of the Sacraments, S. 84

Stellvertretende Siihne

Wenn wir jedoch auf die Auswirkungen dieser Lehre (die Siihne) zuriickblicken, stellen wir fest,
dass der Glaube daran, selbst in seiner rechtlichen — und fiir uns groben exoterischen — Form, mit
einigen der edelsten Beispiele christlicher Mdnnlichkeit und Weiblichkeit verbunden ist, die daraus
ihre Krafft, ihre Inspiration und ihren Trost geschopft haben. Es wdire ungerecht, diese Tatsache
nicht anzuerkennen. Und wann immer wir auf diese Tatsache stoffen, sollten wir uns bemiihen, sie
zu verstehen. Denn wenn diese Lehre nichts weiter enthielte, als was ihre Angreifer innerhalb und
auferhalb der Kirchen in ihr sehen, wenn sie in ihrer wahren Bedeutung fiir das Gewissen und den
Intellekt so abstofsend wiire, wie sie von vielen nachdenklichen Christen empfunden wird, dann
hdtte sie unmoglich eine so unwiderstehliche Faszination auf die Gedanken und Herzen der
Menschen ausgetibt haben, noch hdtte sie die Wurzel heroischer Selbstaufopferungen oder
beriihrender und ergreifender Beispiele fiir Selbstaufopferung im Dienste der Menschen sein



konnen.
Annie Besant, Esoterisches Christentum, S. 199-200

Die sieben Sakramente des Christentums umfassen das gesamte Leben, von der Begriiffung durch
die Taufe bis zum Abschied durch die Letzte Olung. Sie wurden von Okkultisten eingefiihrt, von
Menschen, die die unsichtbaren Welten kannten; und die verwendeten Materialien, die
gesprochenen Worte, die gemachten Zeichen wurden alle bewusst ausgewdhlt und arrangiert, um

bestimmte Ergebnisse zu erzielen.
Annie Besant, Esoterisches Christentum, S. 327-8

Dass (die Co-Freimaurerei) die okkulte Verwendung von Zeremonien wieder einfiihrt, ist fiir viele
nichtreligiose Menschen eine echte Religion und bereitet sie darauf vor, den Wert von Zeremonien
zu verstehen, eine Vorbereitung, wie jeder Okkultist sehen wird, auf die kommenden

Verdnderungen.
Annie Besant, Adyar Bulletin, Miirz 1920, S. 74

Wir haben uns oft {iber die auBergewohnlichen Vorstellungen von Gott und seiner Gerechtigkeit
gewundert, die offenbar von jenen Christen aufrichtig vertreten werden, die sich in religidsen
Fragen blind auf den Klerus verlassen und niemals auf ihren eigenen Verstand. Wie seltsam
unlogisch ist diese Lehre von der Siithne. Wir schlagen vor, sie mit den Christen aus buddhistischer
Sicht zu diskutieren und sofort aufzuzeigen, durch welche Reihe von Sophistereien, die alle auf das
eine Ziel ausgerichtet waren, das kirchliche Joch auf dem Nacken des Volkes zu festigen, ihre
Akzeptanz als gottliches Gebot letztendlich erreicht wurde; und dass sie sich als eine der
schidlichsten und demoralisierendsten Lehren erwiesen hat. Aber wenn wir aus dem kleinen Kreis
des Glaubensbekenntnisses heraustreten und das Universum als ein Ganzes betrachten, das durch
die exquisite Anpassung seiner Teile im Gleichgewicht gehalten wird, wie sehr rebelliert dann jede
gesunde Logik, wie sehr empdrt sich dann das schwichste fliichtige Gefiihl von Gerechtigkeit

gegen diese stellvertretende Siihne.
Isis Unveiled, 11. S. 542

Die Sakramente

Bei den Rassen unserer Fiinften Rasse wurde es in der Symbolik zum ,,sacr’” und im Hebrdischen
zum ,,n’cabvaj” der ersten geformten Rassen.

FuBnote:

Siehe das aufschlussreiche Werk ,,The Source of Measures”, in dem der Autor die wahre Bedeutung
des Wortes ,,sacr’” erklért, von dem sich ,,sacred” (heilig), ,,sacrament” abgeleitet sind, die nun zu

Synonymen fiir ,,Heiligkeit” geworden sind, durch rein phallische Auslegungen!
Geheimlehre, Proem, 1. S. 5

Uber zeremonielle praktische Theurgie oder ,,zeremonielle Magie”, auf die der romisch-katholische
Klerus so oft in seinen Exorzismen zuriickgreift, wurde von den Theosophen verworfen. Wenn der
Mensch die wahre Bedeutung der esoterischen géttlichen Symbole der Natur nicht kennt, neigt er
dazu die Krifte seiner Seele falsch einzuschitzen, und anstatt spirituell und mental mit den hoheren
himmlischen Wesen, den guten Geistern (den Gottern der Theurgen der platonischen Schule), zu
kommunizieren, ruft er unbewusst die bosen, dunklen Méchte, die um die Menschheit herum
lauern, die unsterblichen, grimmigen Schopfungen menschlicher Verbrechen und Laster, und fallt so
von der Theurgie (weille Magie) in die Goetie (oder schwarze Magie, Zauberei). Nur die Reinheit



der Taten und Gedanken kann uns zu einem Umgang ,,mit den Gottern” erheben und uns das von

uns ersehnte Ziel erreichen lassen. -
Fiinf Jahre Theosophie — ,,Was ist Theosophie?” S. 440

Die Suras, die ihre intellektuelle Unabhédngigkeit erlangen, bekdmpfen die Suras, denen diese fehlt,
die ihr Leben in nutzlosen zeremoniellen Gottesdiensten verbringen, die auf blindem Glauben

beruhen.
Geheimlehre, I1, S. 93

Die Zeremonien jeder (grofien Religion) interessieren mich zutiefst, und ich habe sie alle mit grofser

Freude studiert und kann an jeder von ihnen mit voller Ernsthaftigkeit und Sympathie teilnehmen.
Annie Besant, Adyar Bulletin, Mdrz 1920, S. 69-70

Der ,,kommende” Messias oder Lord Maitreya oder Weltlehrer

In Europa wdchst langsam, still, aber stetig, mit seinem stéirksten Zentrum vielleicht in Holland,
aber mit Mitgliedern, die iiber andere europdische Ldnder verstreut sind, eine wenig bekannte
Bewegung namens Altkatholiken mit altem Ritual, mit unangefochtenen Orden, die sich jedoch vom
papstlichen Gehorsam fernhidlt. Dies ist eine lebendige christliche Kirche, die im Laufe der Jahre
wachsen und sich vermehren wird und die, so klein sie auch noch ist, eine groffe Zukunft vor sich

hat. Sie wird wahrscheinlich die zukiinftige Kirche der Christenheit werden, ,, wenn Er kommt!
Annie Besant, The Theosophist, Leitartikel, Oktober 1916

Der grofse Zweck dieses Zusammenkommens ist es, den Weg fiir das Kommen des neuen Messias
vorzubereiten, oder, wie wir in theosophischen Kreisen sagen wiirden, fiir das ndchste Erscheinen
des Herrn Maitreya als grofer spiritueller Lehrer, der eine neue Religion bringt. Die Zeit, in der
dies geschehen wird, riickt schnell niher — eine Lehre, die die anderen Religionen vereinen wird
und im Vergleich zu ihnen auf einer breiteren Grundlage stehen und ihre Reinheit linger bewahren

wird.
C. W. Leadbeater, ,,The Inner Life” (Das innere Leben), S. 231

Es moge uns fernliegen, eine neue Hierarchie zu errichten, die in Zukunft die Unterdriickung einer

von Priestern beherrschten Welt fortsetzt. -
Mahatma Letters, S. 407

Und jetzt, da so viele deiner Schwestern gestorben sind und andere noch sterben, wéihrend die
wenigen alten Uberlebenden, die sich nun in ihrer zweiten Kindheit befinden, nur darauf warten,
dass ihr Messias — die sechste Rasse — zu neuem Leben erwacht und mit dem Kommen eines

starkeren neuen Zyklus einen Neuanfang macht. -
Mahatma Letters, S. 150

Der Geist des ,,Konigs Messias” wird daher dargestellt, wie er seine Gewénder in dem Wein von
oben, seit der Erschaffung der Welt, wéascht. Und Konig Messias ist das EGO, das durch das
Waschen seiner Gewénder (d. h. seiner Personlichkeiten in der Wiedergeburt) im Wein von oben
oder BUDDHI gereinigt wird. Noah pflanzt auch einen Weinberg — die allegorische Brutstitte der



zukiinftigen Menschheit. Sieben Reben werden hervorgebracht — diese sieben Reben sind unsere

sieben Rassen, mit ihren sieben Erlosern oder Buddhas.
Schliissel zur Theosophie, S. 147

MAITREYA ist der geheime Name des Fiinften Buddhas und des Kalki Avatars der Brahmanen —

des letzten MESSIAS, der am Ende des GroB3en Zyklus geboren wird.
Geheimlehre, S. 384

Er wird als Maitreya Buddha, der letzte der Avatare und Buddhas, in der siebten Rasse erscheinen.

Nur wird er nicht im Kali Yuga, unserem gegenwiértigen schrecklich materialistischen Zeitalter der
Dunkelheit, dem ,,schwarzen Zeitalter”, erscheinen, in dem ein neuer Retter der Menschheit jemals
erscheinen kann.

Geheimlehre, S. 470

Kein Meister der Weisheit aus dem Osten, wird selbst erscheinen, oder jemanden nach Europa oder
Amerika senden ... bis zum Jahr 1975.
H.P.B. Vorliufiges Memorandum sieche Theosophie, S. 455

Kosmogonie

Da wir an sieben Ebenen des kosmischen Seins und vier Bewusstseinszustéinde glauben, bleiben wir
in Bezug auf das Universum, oder den Makrokosmos, bei der vierten Ebene stehen, da es

unmdglich ist, mit irgendeiner Gewissheit dariiber hinauszugehen.
Schliissel zur Theosophie, S. 69

Zu den vier kosmischen Ebenen (nachdem Sie die Anmerkung auf der vorherigen Seite gelesen
haben: ,,Der Leser wird daran erinnert, dass Kosmos in unseren Strophen oft nur unser eigenes
Sonnensystem bedeutet, nicht das unendliche Universum®), zu der folgende FuBBnote gehort: ,,Dies
sind die vier Ebenen des kosmischen Bewusstseins, wobei die drei hoheren Ebenen fiir den derzeit

entwickelten menschlichen Intellekt unzuganglich sind.”
Geheimlehre, S. 199-200, Diagramm, Geheimlehre, S. 200

Und nun muss ich Ihnen auf Befehl des Konigs seine Botschaft und einige der Botschaften des
Herrn Maitreya und seiner grof3en Briider tiberbringen, sodass das, was ich sage, was die
Ankiindigung betrifft, definitiv auf Befehl des Konigs geschieht, dem ich diene. Unsere Hoffnung ist,
dass sehr viele aus den theosophischen und Sternorganisationen und der wachsenden
Co-Freimaurerei und der grofsen Gemeinschaft der Lehrer, ihren Herrn erkennen mégen wenn er
kommt, damit wir ihn viele Jahre bei uns behalten konnen und ihm nicht seine eigene Welt

unmoglich machen, aufler in Abgeschiedenheit, wie es bei seinem letzten Kommen der Fall war.
Annie Besant, Theosophist, November 1925, S. 150 und 160

Was das bevorstehende Kommen Christi und das Werk betrifft, das er zu tun hat, konnen Sie nichts
Besseres tun, als Mrs. Besants Buch iiber die sich verdndernde Welt zu lesen. Die Zeit seines
Kommens ist nicht mehr fern, und der Kérper, den er annehmen wird, ist sogar schon unter uns
geboren.

C. W. Leadbeater, The Inner Life, S. 30-1



Wir haben also die sieben Ebenen eines Universums, eines Sonnensystems, das, wie wir aus dieser
kurzen Beschreibung ersehen kénnen, als drei Gruppen betrachtet werden kann:

i. Aid ) . Das Feld der Logik

ii. Anupadaka ) nur Manifestation

iii. *Atmic ) ll. Das Feld der iibernormalen menschlichen Evolution

iv. Buddhic )

v. Mental )

vi. Emotional ) lll. Das Feld der elementaren, mineralischen, pflanzlichen, ) tierischen und
normalen ) menschlichen Evolution

vii. Physical )

Annie Besant, A Study in Consciousness, S. 3 und 4

Atman oder Atma*

Der Atman, oder das siebte Prinzip, befreit von seiner mayavischen Unterscheidung, von seiner
universellen Quelle — die zum Objekt der Wahrnehmung, fiir und durch die Individualitdt wird, die
in Buddhi, dem sechsten Prinzip, zentriert ist. Es ist auch nicht ,,der Geist der Buddhas, der in der
Kirche gegenwirtig ist”, sondern der allgegenwiértige universelle Geist im Tempel der Natur — in

einem Fall; und das siebte Prinzip — der Atman im Tempel — der Mensch — im anderen.
Mahatma-Briefe, S. 343-4

Zunichst einmal der Geist (im Sinne des Absoluten und daher unteilbaren ALL) oder Atma.
Schliissel zur Theosophie, S. 93

Nebeltheorie

Die Nebel existieren; dennoch ist die Nebeltheorie falsch. Ein Nebel existiert in einem Zustand
vollstdndiger elementarer Dissoziation. Er ist gasférmig und — noch etwas anderes, das kaum mit
Gasen in Verbindung gebracht werden kann, wie sie der Physik bekannt sind; und er ist
selbstleuchtend. Aber das ist alles. Wir kdnnen, so behaupten wir, unsere Position in Bezug auf die
moderne Nebeltheorie und ihre offensichtliche Unrichtigkeit definieren, indem wir einfach auf

Tatsachen hinweisen, die ihr in ihrer gegenwirtigen Form diametral entgegenstehen.
Geheimlehre, 1. ps. 588 und 591

Deshalb sagen sie (die Adepten), dass die groBBen Wissenschaftler des Westens, die nichts oder fast
nichts liber Kometenmaterie, Zentrifugal- und Zentripetalkrifte, die Natur der Nebel oder die
physikalische Beschaffenheit der Sonne, der Sterne, oder sogar des Mondes, wissen, unklug sind,
wenn sie so selbstbewusst tiber die ,,zentrale Masse der Sonne” sprechen, die Planeten, Kometen
und was auch immer in den Weltraum schleudert. Wenn man unsere bescheidene Meinung horen
will, behaupten wir: dass sie sich herausentwickelt, aber das Lebensprinzip, die Seele dieser Korper,
die sie in unserem kleinen Sonnensystem, als ,,universeller Lebensspender” gibt und empfangt. Das

EINE LEBEN gibt und empféngt es in der Unendlichkeit und Ewigkeit.
Fiinf Jahre Theosophie, S. 250-51



Lehnen die Adepten die Nebeltheorie ab?

Die fiinfte Ebene, die Nirvana-Ebene, ist die Ebene des hochsten menschlichen Aspekts des Gottes
in uns, und dieser Aspekt wird von Theosophen Atma, oder das Selbst genannt. Es ist die Ebene der
reinen Existenz, der gottlichen Krdfte in ihrer vollsten Manifestation in unserem fiinffachen
Universum — was jenseits der sechsten und siebten Ebene liegt, ist verborgen im unvorstellbaren

Licht Gottes.
Annie Besant, Ancient Wisdom, S.

Schlieflich kommt ein Punkt, an dem Er eine Art elektrischen Schock durch sie hindurch sendet, der
sie in einen niedrigeren Zustand der Materie versetzt, so dass sie nicht mehr nur eine Ansammlung
von Atomen ist, sondern definitiv zu einer Kombination derselben wird, in der Regel zu einer Masse
aus glithendem Wasserstoff. Hier haben wir das Nebelstadium, durch das verschiedene Systeme in
unserem Universum derzeit hindurchgehen. Als sich unser Nebel um seine Achse drehte, kiihite er
allmdhlich ab, zog sich zusammen und flachte sich ab, so dass er schlief3lich eher eine riesige
rotierende Scheibe, als eine Kugel war. Bald darauf traten Risse in dieser Scheibe auf, und sie
zerbrach in Ringe, die in ihrer Umgebung, etwa, wie der Planet Saturn aussahen, jedoch in
gigantischem Ausmaf3. An einem bestimmten Punkt in jedem dieser Ringe bildete sich ein
Nebenwirbel, in dem sich allmdhlich ein Grofsteil der Materie des Rings sammelte. Die
Erschiitterung der Fragmente erzeugte eine Hitze, die sie in einen gasformigen Zustand versetzte
und so eine riesige gliihende Kugel bildete, die sich allmdhlich, wdihrend sie abkiihlte, zu einem

Planeten verdichtete.
C.W. Leadbeater, The Inner Life, Il. ps. 269-70

Betrachten wir zundchst den grofien Nebel im Orion. Es handelt sich um eine chaotische
Materiemasse in einem extrem erhitzten Zustand mit einem Durchmesser von Millionen und
Abermillionen von Kilometern. Die wahrscheinliche Verdnderung, den néchsten Schritt, konnen wir
uns vorstellen, wenn wir den Nebel in Canes Venatici betrachten. Der Nebel hat nun eine
spiralformige Bewegung angenommen. Er dreht sich, und seine Materie neigt dazu, sich um einen
Kern herum anzusammeln. Im Laufe der Zeit wird sich die kugelférmige Masse abflachen; wdhrend
sie sich zusammenzieht, werden Ring um Ring, Materie vom abkiihlenden zentralen Kern
abbrechen. Im Laufe von Millionen von Jahren werden auch diese Materieringe zerbrechen, jeder
wird sich um einen Kern ansammeln, und anstelle eines Rings werden wir einen Planeten haben,
der die urspriingliche Bewegung des Nebels beibehdlt und sich nun um eine zentrale Sonne dreht.
Oder es kann sein, dass der Nebel, ohne in Ringe zu zerbrechen, beim Wirbeln dufSere Teile von sich
abwirft, die sich dann verdichten und zu Planeten werden; aber in beiden F'llen wird der
urspriingliche chaotische Nebel zu einem geordneten Sonnensystem geworden sein, mit einer
zentralen Sonne und Planeten, die sie umkreisen, wie das Sonnensystem, in dem wir leben.

C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 5 und 6

Entstehung der Erdkette

Auch in der siebten Runde auf der Mondkette, wenn die letzte Klasse 7 den Globus A verlésst,
beginnt dieser Globus, anstatt, wie in fritheren Runden einzuschlafen, zu sterben (in sein
planetarisches Pralaya einzutreten), und wahrend er stirbt, libertrégt er nacheinander, wie gerade
gesagt, seine ,,Prinzipien” oder Lebenselemente und Energie usw., eines nach dem anderen, auf ein
neues ,,Laya-Zentrum”, das mit der Bildung des Globus A., der Erdkette, beginnt. Ein dhnlicher



Prozess findet nacheinander fiir jeden der Globen der ,,Mondkette” statt, wobei jeder einen neuen
Globus der ,,Erdkette” bildet. Aber Globus A. der Mondkette, ist nicht vollstindig ,,tot”, bis die
ersten Monaden der ersten Klasse von Globus G. oder Z., dem letzten der ,,Mondkette”, in das
Nirvana libergegangen sind, das sie zwischen den beiden Ketten erwartet; und dhnlich verhilt es
sich mit allen anderen Globen, wie angegeben, von denen jeder den entsprechenden Globus der
,,Erdkette” bildet. Wenn der Globus A, der neuen Kette, bereit ist, inkarniert sich die erste Klasse

der Hierarchie der Monaden, aus der Mondkette, in ihm im niedrigsten Reich, und so weiter.
Geheimlehre, S. 171-2

Der Globus A der irdischen Kette begann sich zu bilden, als die Lebenswelle den Globus A der
Mondkette verlief3. Der Geist eines Globus nimmt, wenn sein Leben beendet ist, eine neue
Inkarnation an und iibertrdgt sozusagen das Leben mit sich selbst, auf den entsprechenden
Globus der ndchsten Kette. Die Bewohner miissen, nachdem sie die Kette verlassen haben, lange
warten, bis ihr neues Zuhause fiir sie bereit ist, aber die Vorbereitung dieses Zuhauses beginnt,
wenn der Geist des ersten Globus ihn verldsst und er zu einem toten Korper wird, wdhrend er in
einen neuen Lebenszyklus eintritt und sich um ihn herum ein neuer Globus zu bilden beginnt.
Molekiile werden unter der Leitung von Devas aufgebaut, wobei die Menschheit iiberhaupt nicht
beteiligt ist. Der Geist eines Globus gehort wahrscheinlich zu dieser Klasse von Devas, und seine
Mitglieder verrichten die Arbeit des Aufbaus von Globen im gesamten System. Eine grofie
Lebenswelle aus dem LOGOS baut Atome in einem System, durch die Vermittlung eines solchen
Devas auf, dann werden Molekiile aufgebaut, dann Zellen und so weiter. Lebewesen sind wie
Parasiten auf der Oberfldche des Geistes der Erde. Unsere physische Erde entstand, als die
Bewohner den Globus D der Mondkette verliefsen, aber unsere Erde konnte in ihrer Entstehung

nicht weit kommen, bis ihr Artgenosse, der Globus D der Mondkette, der Mond, gestorben war.
Annie Besant und C.W. Leadbeater, Der Mensch: Woher, wie und wohin, S. 60-2

Nun erreicht der Lebensimpuls ,,A*, oder vielmehr das, was dazu bestimmt ist, ,,A“ zu werden, und
das bisher nur kosmischer Staub ist. In der nebuldsen Materie der Verdichtung, des durch den Raum
dezimierten Sonnenstaubs, bildet sich ein Zentrum, und es kommt zu einer Reihe von drei, fiir das
physische Auge unsichtbaren, Involutionen, ndmlich drei Reichen von Elementarwesen, oder
Naturkréften: Mit anderen Worten, die tierische Seele des zukiinftigen Globus wird gebildet; oder
wie ein Kabbalist es ausdriicken wiirde, die Gnome, Salamander und Undinen geschaffen. Die
Entsprechung zwischen einem Mutterglobus und ihrem Kind-Menschen, ldsst sich wie folgt
herleiten. Beide haben ihre sieben Prinzipien. Im Globus bilden die Elementarwesen (von denen es
insgesamt sieben Arten gibt) (a) einen grobstofflichen Korper, (b) ihr fluidisches Doppel (Linga
Shariram), (¢) das Lebensprinzip (jiva) stehen; (d) ihr viertes Prinzip kama rupa, wird durch ihren
schopferischen Impuls gebildet, der vom Zentrum zum Umfang wirkt; (e) Ihr fiinftes Prinzip
(tierische Seele oder Manas, physische Intelligenz) ist im Pflanzenreich (im Keim) und im Tierreich
verkorpert; (f) ihr sechstes Prinzip (oder spirituelle Seele, Buddhi) ist der Mensch, (g) und ihr

siebtes Prinzip (Atma) befindet sich in einer Hiille aus vergeistigtem Akasha, die sie umgibt.
Mahatma-Briefe, S. 94

Mars-Merkur-Lehren

Gehen Sie zu Ihrem Fortepiano und spielen Sie auf den unteren Tasten die sieben Noten der unteren
Oktave auf und ab. Beginnen Sie pianipiano: crescendo von der ersten Taste und nachdem Sie
fortissimo auf die letzte untere Note geschlagen haben, gehen Sie zuriick diminuendo und entlocken
Sie Threr letzten Note einen kaum wahrnehmbaren Klang ,,morendo pianissimi”. Die erste und die



letzte Note stehen fiir die erste und die letzte Sphare im Zyklus der Evolution und der hochsten

Ebene! Die Note, die Sie einmal anschlagen, ist unser Planet.
Mahatma-Briefe, S. 76

Unser Globus befindet sich, wie von Anfang an gelehrt, am unteren Ende des Abstiegsbogens, wo
sich die Materie unserer Wahrnehmung in ihrer grobsten Form zeigt. Daher liegt es nur nahe, dass

die Globen, die unsere Erde iiberschatten, auf anderen und héheren Ebenen liegen miissen.
Brief des Meisters, zitiert in ,,Die Geheimlehre”, S. 166

Derzeit gibt es in unserem Sonnensystem zehn Evolutionspldne, aber nur sieben davon befinden
sich in einem Stadium, in dem sie Planeten in der physischen Welt haben. Diese sind: 1....; 2....; 3,
der der Erde, des Mars und des Merkur, der drei sichtbare Planeten hat, weil er sich in seiner
vierten Inkarnation befindet...

C.W. Leadbeater, Textbook of Theosophy, S. 124

..unsere Erdkette oder terrestrische Kette ist die vierte in der Reihe und hat daher drei ihrer sieben
Globen in physischer Manifestation, wobei ihr dritter Globus, C, der sogenannte Planet Mars ist
und ihr fiinfter Globus, E, der sogenannte Planet Merkur.

Annie Besant und C. W. Leadbeater, Man: Whence, How and Whither, S. 7.

Es ist vollig richtig, dass sich der Mars derzeit in einem Zustand der Verdunkelung befindet und
Merkur gerade beginnt, sich daraus zu befreien. Auch hier handelt es sich bei beiden (Mars und
Merkur) um siebenfache Ketten, die ebenso unabhéngig von den siderischen Herrschern und
Vorgesetzten der Erde sind, wie Sie unabhingig von den ,,Prinzipien” von Daumling (Tom Humb)

sind.
Brief des Meisters, zitiert in ,,Die Geheimlehre”, S. 165

Prinzipien des Menschen

(1) Geist
(2) Seele ?
Fahrzeug des Geistes ?

(3) Verstand
(4) Tier ?
Seele
Upadhi des Verstandes ?

(5) Leben

(6) Astral ?
Korper

Upadhi des Lebens ?

Das Upadhi von ? Allen 6 Prinzipien.

(7) Physischer Korper

*(Qder wie uiblich nach der Art des esoterischen Buddhismus und anderen benannt
1. Atma



2. Buddhi (oder spirituelle Seele)

3. Manas (menschliche Seele)

4. Kama Rupa (Vehikel der Begierden und Leidenschaften)
5. Linga Sarira

6. Prana

7. Sthula Sarira
Geheime Lehre, 1. 153
Schliissel zur Theosophie, Tafeln 70-1 mit FuBnote in letzterer.

’

., Wir zdhlen Atma zu den menschlichen ,, Prinzipien”, um keine zusdtzliche Verwirrung zu stiften. In
Wirklichkeit ist es kein ,,menschliches”, sondern das universelle absolute Prinzip, dessen Trdger
Buddhi, der Seelengeist, ist.”

i. Adi

ii. Anupadaka

iii. Atma

iv. Buddhi

v. Manas

vi. Kama

vii. Sthula
Annie Besant, Eine Studie iiber das Bewusstsein, S. 64, veriffentlicht in der dritten Auflage von 1918

Prinzipien Lebensformen

Atma. Geist Atma

Buddhi Geistige Seele Gliickseligkeitskorper
Hoheres Manas) Menschlicher Kausalkorper
Niedrigeres Manas) Seelen-Mentalkérper
Kama. Tierische Seele Astralkérper

Linga Sharira Atherisches Doppel

Sthula Sharira Dichter Korper
Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 176-7 veriffentlicht 1897

Der Prdsident hat nun eine Reihe von Namen fiir die Ebenen festgelegt, die
kiinftig anstelle der bisher verwendeten Namen verwendet werden sollen. Eine Tabelle mit diesen
Namen ist unten als Referenz aufgefiihrt

Neue Namen Alte Namen

Gottliche Welt Adi

Monadisch Anupadaka

Spirituell Atmisch oder Nirvanisch
Intuitiv Buddhisisch

Mental Mental

Emotional oder Astral Astral
Physisch Physisch

C. W. Leadbeater, A Textbook of Theosophy, Dritte Auflage, 1918, S. 41

Da diese Vehikel aus Materie bestehen, die durch die Wirkung des Planetenlogos der Kette, zu der
sie gehoren, verdndert wurde, kénnen sie nicht auf die Schwingungen anders verdnderter Materie
reagieren; und der Schiiler muss in der Lage sein, seinen atmischen Korper zu benutzen, bevor er

mit dem universellen Geddchtnis jenseits der Grenzen seiner eigenen Kette in Kontakt treten kann.
Annie Besant, A Study in Consciousness, S. 291



... da das Ego im Kausalkorper den Grundton oder das Temperament fiir die Inkarnation vorgibt,
kénnen wir uns das Ego und seine drei niederen Vehikel als einen Akkord aus temperamentvollen
Tonen vorstellen, den Akkord des Menschen. Aber die Individualitit im Kausalkérper ist nur eine
teilweise Darstellung all seiner Eigenschaften, hinter seinem Hoheren Manas oder Abstrakten
Verstand existiert das Buddhi, die gottliche Intuition, und dahinter der Atma oder der
unbezwingbare Geist Gottes im Menschen. Aber Atma, Buddhi und Manas sind selbst Reflexionen
noch hoherer Eigenschaften der Monade, ,,des Sohnes im Schof3 des Vaters”. Der Grundton des
Lebens des LOGOS, gibt den dominierenden Ton fiir die Monade an, und die drei Eigenschaften der
Monade, auf den Adi Anupadaka- und den hoheren Nirvanischen Ebenen bilden die ,, Akkord der

Monade”.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 110

Die ,,Prinzipien” sind, wie bereits gesagt, mit Ausnahme des Korpers, des Lebens und des astralen

Eidolons, die sich alle beim Tod auflosen, einfache Aspekte und Zustinde des Bewusstseins.
Key to Theosophy, S. 77

Der Okkultismus lehrt, dass der physische Mensch eins ist, der denkende Mensch jedoch
siebenfach, denkend, handelnd, fithlend und lebend, auf sieben verschiedenen Seinszustinden, oder
Ebenen des Bewusstseins, und dass fiir all diese Zustinde und Ebenen, das dauerhafte Ego (nicht

die falsche Personlichkeit) iiber einen eigenen Satz von Sinnen verfligt.
Transactions of the Blavatsky Lodge, S. 73

Atma — als siebtes Prinzip des Menschen ,,Denken Sie daran, dass es im Menschen kein bleibendes
Prinzip gibt* — auf diesen Satz folgt, wie ich finde, eine Bemerkung von Thnen: ,,Was ist mit dem
sechsten und siebten Prinzip?* Darauf antworte ich: Weder Atma noch Buddhi, waren jemals im

Menschen
Mahatma Letters, S. 455

Zundchst einmal der Geist (im Sinne des Absoluten und daher des unteilbaren ALL), oder Atma. Da
dieser weder lokalisiert, noch in der Philosophie begrenzt werden kann, da er einfach das ist, was in
der Ewigkeit IST und was nicht einmal aus dem kleinsten geometrischen oder mathematischen
Punkt des Universums der Materie oder Substanz fehlen kann, sollte er in Wahrheit nicht als
,menschliches” Prinzip bezeichnet werden. Vielmehr ist es bestenfalls in der Metaphysik jener
Punkt im Raum, den die menschliche Monade und ihr Vehikel, der Mensch, wahrend der Dauer

jedes Lebens einnehmen.
Schliissel zur Theosophie, S. 93

Kausalkorper

Denn es ist das Buddhi-Manas, das als Kausalkorper bezeichnet wird (das vereinte 5. und 6.
Prinzip) und das Bewusstsein ist, das es mit jeder Personlichkeit verbindet, die es auf der Erde
bewohnt. Wenn wir von Manas sprechen, dem ,,Kausalkorper”, konnen wir ihn — wenn wir ihn mit
der buddhischen Ausstrahlung verbinden — als ,, HOHERES EGO” bezeichnen, niemals als

,,HOheres Selbst”.
Schliissel zur Theosophie, S. 95 und 136

Astralkorper (oder Linga Sharira in der Theosophie) ( ,, Kama Rupa in der NeoTheosophy) Warum



verwechselt sie ( Annie Besant) ,,Seele und Geist”, weigert sich, zwischen dem tierischen und dem
spirituellen Ego, dem Jiv-atma (oder Linga Sharir) und dem Kama Rupa (oder Atma Rupa), zwei so

unterschiedlichen Dingen, wie Korper und Geist und — Geist und Gedanke, zu unterscheiden.
Mahatma Letters, S. 46

Das Ego wohnt in einem Kausalkorper, und wenn es zusdtzlich einen mentalen und einen astralen
Korper annimmt, beinhaltet dieser Vorgang die tatscichliche Verflechtung eines Teils der Materie

dieser niederen astralen und mentalen Typen.
C. W. Leadbeater, The Inner Life, I, S. 419

Wenn der Denker im Mentalkorper alle Friichte seines irdischen Lebens verzehrt hat, schiittelt er
ihn ab und wohnt unbeschwert an seinem eigenen Ort. Alle mentalen Fihigkeiten, die sich auf den
niederen Ebenen dufiern, werden in den Kausalkorper hineingezogen — zusammen mit den Keimen
des Leidenschaftslebens, die in den Mentalkorper hineingezogen wurden, als dieser die Astralhiille
verliefs, um sich im Kamaloka aufzulosen — und diese werden fiir eine gewisse Zeit latent, liegen im
Kausalkorper Krdfte, die verborgen bleiben, weil ihnen das Material fehlt, in dem sie sich
manifestieren konnten. Der Mentalkorper, die letzte der voriibergehenden Hiillen des wahren
Menschen, zerfdllt, und seine Bestandteile kehren in die allgemeine Materie der mentalen Ebene
zuriick, aus der sie entnommen wurden, als der Denker zuletzt in die Inkarnation hinabstieg. So
bleibt nur der Kausalkérper iibrig, das Gefdfs und die Schatzkammer fiir alles, was aus dem

vergangenen Leben aufgenommen wurde.
Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 146

Wieder beginnt der Prozess der Involution, nun jedoch des Egos, das im Kausalkérper lebt. Wenn
das Ego in die Inkarnation hinabsteigt, unterliegt es Einschrinkungen auf jeder Ebene, wihrend es

nacheinander den mentalen, astralen und physischen Kérper bildet.
C. Jinarajadasa, ,, First Principles of Theosophy”, S. 196

Die Begierdennatur des Astralkorpers stellt ein empfindliches Instrument der Erkenntnis dar. Das
Bése beginnt, wenn das Element der Begierde dominiert und das Ego voriibergehend verdrdngt.
Eine natiirliche Begierde wird dann zu einem Verlangen, und der Astralkorper bringt den Korper
aufser Kontrolle. Wenn ein Mensch die Beherrschung verliert, so dass er voriibergehend

nicht die Eigenschaften einer Seele, sondern die einer wilden Bestie zeigt, ist er voriibergehend in
ein friihes Stadium der Evolution zuriickgefallen, dorthin gezogen von dem Astralkérper, den er
nicht kontrollieren kann. Was wir verstehen miissen, ist, dass wir nicht die Gewohnheiten des
Begierdeelementars des Astralkérpers sind, sondern dass wir fiir den Zweck unserer Seele solche

Fahigkeiten in ihm suchen miissen, die fiir uns niitzlich sind.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 105

Monade

,Mit dem Geist, der Leben ist (der unendliche Kreis oder Parabrahm), als Vater und der Grof3en
Tiefe, die Substanz ist (Prakriti in ihrem undifferenzierten Zustand), als Mutter, besitzt Adonai die
Kraft beider und iibt die doppelten Krifte aller Dinge aus.” Wir wiirden sagen dreifach, aber in dem
gegebenen Sinne reicht dies aus. Pythagoras hatte einen Grund, die endliche, nutzlose Zahl 2
niemals zu verwenden und sie ganz zu verwerfen. Das Eine kann, wenn es sich manifestiert, nur 3
werden. Das Unmanifestierte, wenn eine einfache Dualitit passiv und verborgen bleibt. Die duale
Monade (das 7. und 6. Prinzip) muss, um sich als Logos zu manifestieren, das ,,Kwan-shai-yin”, um



zunéchst eine Triade zu werden (7., 6. und die Halfte der 5.).
Mahatma-Briefe, S. 347

Solange der Mensch auf der physischen Erde lebt und wach ist, ist er durch seinen physischen
Korper eingeschrinkt, denn er nutzt den Astral- und den Mentalkorper nur als Briicken, um sich
mit seinem niedrigsten Vehikel zu verbinden. Eine der Einschrdnkungen des physischen Korpers
besteht darin, dass er schnell ermiidet und regelmdf3ig Ruhe braucht. Jede Nacht verldsst der
Mensch ihn, um zu schlafen, und zieht sich in sein Astralvehikel zuriick, das nicht ermiidet und
daher keine Ruhe braucht. Wihrend dieses Schlafes des physischen Kérpers kann sich der Mensch

frei in der Astralwelt bewegen.
C. W. Leadbeater, Textbook of Theosophy S. 61

Nun ist diese Spezialisierung von Jack aus der Hundegruppen-Seele nicht nur auf die héheren
Schwingungen zuriickzufiihren, die von Jacks Herrchen, Frauchen und Freunden zu ihm gesendet
werden, sondern auch auf die Tatsache, dass eine Monade, ,, ein Fragment der Géttlichkeit”,
danach strebt, ein Ego oder eine Seele zu bilden, um seine menschlichen Erfahrungen zu beginnen.
Diese Monade hat sich vor langer Zeit ein Atom aus jeder Ebene als Zentrum auf jeder Ebene
angehdngt, als eine ,,Anzahlung”, die im Hinblick auf ihre zukiinftige Arbeit im Voraus gesandt
wurde. Wenn die ,,permanenten Atome” mit einem hochspezialisierten Teil der Tiergruppenseele in
Kontakt kommen, wie der ,,Seele von Jack”, dann sendet die Monade von ihrer hohen Ebene
bestimmte Einfliisse herab... Die Seele von Jack l6st sich als Ergebnis der stdrkeren und

gottlicheren Ausstrahlungen der Monade von der Gruppenseele.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 122

Kurz gesagt, so wie die spirituelle Monade eins, universell, grenzenlos und unteilbar ist und deren
Strahlen dennoch das bilden, was wir in unserer Unwissenheit als ,,individuelle Monaden‘ der
Menschen bezeichnen, so ist auch die Mineralmonade — die sich am gegeniiberliegenden Punkt des
Kreises befindet — eins, und aus ihr gehen die unzdhligen physikalischen Atome hervor, die die
Wissenschaft allméhlich als individualisiert betrachtet. Da die Monaden unverbundene Dinge sind,
wie Leibnitz sie richtig definiert hat, ist es die spirituelle Essenz, die sie in ihren
Differenzierungsgraden belebt, die eigentlich die Monade ausmacht — nicht die atomare
Ansammlung, die nur das Vehikel und die Substanz ist, durch die die niedrigeren und hheren

Grade der Intelligenz vibrieren.
Geheimlehre 1. ps. 177-8-9

In der Zwischenzeit, so kann man nebenbei bemerken, versorgt der immerwdhrende Strom des
Lebens aus dem Logos die héheren Ebenen mit neuen Monaden, so dass die Evolution
kontinuierlich voranschreitet, und wenn die weiter entwickelten Monaden in den niederen Welten

inkarnieren, werden sie durch die neu entstandenen Monaden in den hoheren Welten ersetzt.
Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 186

Es wire sehr irrefiihrend, sich eine Monade als ein separates Wesen vorzustellen, das sich langsam
auf einem bestimmten Weg durch die niederen Reiche bewegt und nach einer unvorstellbaren Reihe
von Transformationen zu einem Menschen erbliiht; kurz gesagt, dass die Monade eines Humboldts
auf die Monade eines Atoms von Horneblende zuriickgeht.

Geheimlehre, S. S. 178



Die Evolution der Materie ist eine Neuanordnung, die Evolution des Lebens ist eine Entfaltung. In
der ersten Zelle lebender Materie befinden sich auf unverstindliche Weise Shakespeare und
Beethoven. Die Natur braucht vielleicht Millionen von Jahren, um die Substanz neu anzuordnen.
Sie ,,wdhlt” Zeitalter fiir Zeitalter aus, bis die richtige Zusammensetzung gefunden ist, und
Shakespeare und Beethoven konnen aus ihrem Schof3 hervorkommen, um die Protagonisten in einer
Szene ihres Dramas zu sein. Doch wdihrenddessen, tiber Millionen von Jahren hinweg, hielt das
Leben beide auf mysteriose Weise in sich. In jeder Zelle wohnt Er in Seiner Fiille; unter Seiner
Fiihrung treten Shakespeare und Beethoven zum richtigen Zeitpunkt hervor, und wir nennen das

Evolution.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 17

Die Naturgeister bilden eine eigene Evolution, die sich in diesem Stadium deutlich von der der
Menschheit unterscheidet. Wir wissen, dass uns die Entfaltung der Menschheit, nachdem diese
Individualitdt erreicht ist, allmdhlich zu den Stufen des Pfades fiihrt und dann weiter und héher
zum Adeptentum und zu den herrlichen Moglichkeiten, die dahinter liegen. Dies ist unser
Entwicklungsweg, aber wir diirfen nicht den Fehler begehen, ihn fiir den einzigen Weg zu halten.
Die Naturgeister zum Beispiel waren nie Mitglieder einer Menschheit wie der unseren und werden

es auch nie sein.
C. W. Leadbeater, The Hidden Side of Things, I. ps. 116-7

e —
Das Ziel der Evolution — DER MENSCH

Der gesamte Kosmos wird von einer schier endlosen Reihe von Hierarchien empfindungsfahiger
Wesen geleitet, kontrolliert und belebt, von denen jedes eine Mission zu erfiillen hat und die —
unabhingig davon, ob wir ihnen den einen oder anderen Namen geben und sie Dhyan- Chohans
oder Engel nennen — ,,Boten” im gleichen Sinne sind, nur dass sie die Vertreter der karmischen und
kosmischen Gesetze sind. Sie unterscheiden sich unendlich in ihren jeweiligen Graden des
Bewusstseins und der Intelligenz, und sie alle als reine Geister, ohne jede irdische Beimischung zu
bezeichnen, ,,die die Zeit zu zerfressen pflegt”, ist nur poetischer Fantasie zu fronen. Denn jedes
dieser Wesen war entweder ein Mensch, oder bereitet sich darauf vor, einer zu werden, wenn nicht
in der Gegenwart, dann in einem vergangenen, oder kommenden Zyklus (Manvantara). Sie sind
vollkommene, wenn nicht sogar angehende Menschen. In niichterner Wahrheit ist, wie gerade
gezeigt, jeder sogenannte ,,Geist™, entweder ein kdrperloser, oder ein zukiinftiger Mensch. Vom
hochsten Erzengel (Dhyan Chohan) bis hinunter zum letzten bewussten ,,Erbauer” (der
untergeordneten Klasse der spirituellen Wesenheiten), sind alle solche Wesen Menschen, die vor
Aonen in anderen Manvantaras auf dieser, oder anderen Sphiren gelebt haben; so sind auch die
untergeordneten, halbintelligenten und nicht-intelligenten Elementarwesen — alle zukiinftige

Menschen.
Geheimlehre 1, S. 275-5-7

Es gibt mehrere parallele Strome sich entwickelnden Lebens, die in ihrer Entwicklung meist
unabhdngig voneinander sind. Zwei dieser Strome sind der der Menschheit und ein paralleler
Strom, der als Evolution der Devas oder Engel bezeichnet wird. Wie bereits erwdhnt, hat das
menschliche Leben seine friiheren Stadien als tierisches, pflanzliches, mineralisches und



elementares Leben. Vom gleichen mineralischen Leben aus divergiert das Leben jedoch in einen
anderen Kanal, durch Stadien pflanzlicher Formen, tierischer Formen, dann Formen von

., Naturgeistern” oder den Feen der Tradition, zu Engeln oder Devas. Ein Strom bildet Organismen,
die im Wasser leben, wihrend drei Formen, die an Land leben. Nur einer der sechs Strome fiihrt zur

Menschheit,; die anderen fiinf gehen in die parallele Evolution der Devas iiber.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 17-19

So entwickeln sich die monadischen Gruppenseelen im Pflanzenreich durch ihre wiederholten
Reinkarnationen weiter, bis diejenigen, die die héchsten Mitglieder des Reiches beseelen, fiir den
ndchsten Schritt bereit sind. Dieser Schritt fiihrt sie in das Tierreich, wo sie in ihren physischen und
astralen Vehikeln langsam eine sehr ausgeprdgte Personlichkeit entwickeln. Die monadische
Gruppenseele inkarniert in einer abnehmenden Anzahl von Formen, wéhrend sie sich allmdhlich
dem Punkt nihert, an dem die vollstindige Individualisierung erreicht sein wird. Schlief3lich sinkt
die abnehmende Anzahl von Formen, die von einer monadischen Gruppenseele belebt werden, auf
die Einheit, und sie belebt eine Abfolge von einzelnen Formen — ein Zustand, der sich von der
menschlichen Reinkarnation nur durch das Fehlen von Manas mit seinen kausalen und mentalen
Korpern unterscheidet. Die von der monadischen Gruppenseele herabgebrachte mentale Materie
beginnt, fiir Einfliisse aus der mentalen Ebene empfinglich zu werden, und das Tier ist dann bereit,
dritte grofie Ausgieffung des Lebens des LOGOS zu empfangen — die Hiille ist bereit fiir die
Aufinahme der menschlichen Monade. .....Zweifellos hitte sich im Laufe von Aonen der Evolution
die sich aufwdrts entwickelnde Monade der Form Manas durch fortschreitendes Wachstum
entfalten, aber sowohl bei der menschlichen Rasse in der Vergangenheit als auch bei den Tieren der
Gegenwart war dies nicht der Lauf der Natur. Als das Haus fertig war, wurde der Bewohner
herabgesandt,; von den héheren Ebenen des Seins stieg das atmische Leben herab und verhiillte
sich in Buddhi wie ein goldener Faden; und sein dritter Aspekt, Manas, der sich in den héheren
Ebenen der formlosen Welt der mentalen Ebene zeigt, wurde das keimende Manas innerhalb der
Form befruchtet, und der embryonale Kausalkérper wurde durch die Vereinigung gebildet. Dies ist
die Individualisierung des Geistes, seine Einhiillung in Form, und dieser im Kausalkorper
eingehiillte Geist ist die Seele, das Individuum, der wahre Mensch. Dartiber hinaus erreicht dieses
ausgegossene Leben die sich entwickelnden Formen nicht direkt, sondern iiber Vermittler. Nachdem
die Menschheit den Punkt der Empfdnglichkeit erreicht hatte, warfen bestimmte Grofse, die Sohne

des Geistes genannt werden, den monadischen Funken von Atma-Buddhi-Manas in die Menschen.
Annie Besant, Ancient Wisdom, 190-4

Lehre iiber die niederen Reiche vs. ,,Gruppenseelen”

Der Mensch war sozusagen das Lagerhaus aller Samen des Lebens fiir diese Runde, sowohl
pflanzlicher, als auch tierischer Art. Da er ganz am Anfang erschien und an der Spitze des
empfindungs- und bewusstseinsfahigen Lebens stand, wiederholt der Mensch (astral oder die
»Seele” fiir den Zohar, wiederholt die archaische Lehre und sagt eindeutig, dass ,,der wahre Mensch
die Seele ist, und sein materieller Korper kein Teil von ihm ist””) wurde der Mensch zur lebenden
und tierischen EINHEIT, aus der die ,,abgelegten Kleider” die Form jedes Lebens und jedes Tieres
in dieser Runde bestimmten. So ,,schuf” er liber Jahrtausende hinweg Insekten, Reptilien, Vogel
und Tiere, ohne sich dessen bewusst zu sein, aus seinen Uberresten und Relikten aus der dritten und

vierten Runde.
Geheimlehre 11. 290

Die Monade ist ein Tropfen aus dem grenzenlosen Ozean jenseits, oder, um genau zu sein,



innerhalb der Ebene der urzeitlichen Differenzierung. Sie ist gottlich in ihren hoheren und
menschlich, in ihren niederen Zustdnden und sie bleibt zu jeder Zeit eine Monade, auller im
Nirvana-Zustand, unter welchen Bedingungen, oder in welchen dufleren Formen auch immer. Die
MONADE muss wihrend des Zyklus ihrer Inkarnationen, in sich selbst, jede Wurzelform jedes
Reiches widerspiegeln. Daher sagen die Kabbalisten zu Recht, dass ,,der MENSCH ein Stein, eine
Pflanze, ein Tier, ein Mensch, ein Geist und schlieBlich Gott wird. Aber mit , MENSCH” ist die
gottliche Monade gemeint und nicht das denkende Wesen, geschweige denn sein physischer Korper.
Es ist richtig zu sagen, dass der Mensch dieses Manvantara, d. h. wéahrend der drei
vorangegangenen Runden, alle Reiche der Natur durchlaufen hat. Dass er ein Stein, eine Pflanze,
ein Tier war.” Aber (a) diese Steine, Pflanzen und Tiere waren die Prototypen, die hauchdiinnen
Vorlédufer derjenigen der Vierten Runde; und (b) selbst diese am Anfang der Vierten Runde waren
die astralen Schatten der Gegenwart, wie es die Okkultisten ausdriicken. So wurden die astralen
Prototypen der niederen Wesen des Tierreichs der Vierten Runde, die (den Chhayas) der Menschen
vorausgingen, konsolidiert, obwohl sie immer noch sehr dtherische Hiillen der noch dtherischeren
Formen der Modelle waren, die am Ende der Dritten Runde auf Globus D erzeugt wurden. ,,Erzeugt
aus den Riickstdnden der Substanz Materie; aus den toten Korpern von Menschen und (anderen
ausgestorbenen) Tieren des vorangegangenen Rades”, oder der vorherigen dritten Runde — wie uns
Strophe 24 mitteilt. Wéahrend also die unscheinbaren ,,Tiere”, die dem astralen Menschen zu Beginn
dieses Lebenszyklus auf unserer Erde vorausgingen, sozusagen noch die Nachkommen des
Menschen der dritten Runde waren, verdanken die Sdugetiere dieser Runde ihre Existenz wiederum
in hohem Malle dem Menschen. Dariiber hinaus ist der ,,Vorfahre (?)” des heutigen Menschenaften,
der Affe, das direkte Produkt des noch geistlosen Menschen, der seine Menschenwiirde entweiht

hat, indem er sich physisch auf die Ebene des Tieres begeben hat.
Geheimlehre, 11. 186-7

... die Manasaputras, die Sohne der Weisheit, die den geistlosen Menschen informierten und ihn mit

seinem Geist (Manas) ausstatteten.
Geheimlehre, 11. 608

Bedingungen wihrend des Schlafes

Frage: Ist die scheinbare Objektivitit in einem Traum wirklich objektiv, oder subjektiv?

Antwort: Wenn man zugibt, dass sie scheinbar ist, dann ist sie natiirlich subjektiv. Die Frage sollte
vielmehr lauten, flir wen oder was die Bilder oder Darstellungen in Trdumen objektiv oder subjektiv
sind. Fiir den physischen Menschen, den Trdumenden, ist alles, was er mit geschlossenen Augen
und in oder durch seinen Geist sieht, natiirlich subjektiv. Aber fiir den Seher innerhalb des
physischen Traumers, der selbst subjektiv fiir unsere materiellen Sinne ist, ist alles, was er sieht, so

objektiv, wie er selbst fiir sich selbst und andere wie ihn.
Transactions of the Blavatsky Lodge, S. 73

Solange der Mensch auf der physischen Erde lebt und wach ist, ist er durch seinen physischen
Korper eingeschrinkt, denn er nutzt den Astral- und den Mentalkorper nur als Briicken, um sich
mit seinem niedrigsten Vehikel zu verbinden. Eine der Einschrinkungen des physischen Korpers
besteht darin, dass er schnell ermiidet und regelmdfsig Ruhepausen benétigt. Jede Nacht verldsst
der Mensch ihn, um zu schlafen, und zieht sich in sein Astralvehikel zuriick, das nicht ermiidet und
daher keinen Schlaf benétigt. Wihrend dieses Schlafes des physischen Kérpers kann sich der



Mensch frei in der Astralwelt bewegen, aber das Ausmaf3, in dem er dies tut, hdngt von seiner
Entwicklung ab. Der gebildete Mensch ist im Allgemeinen in der Lage, in seinem Astralkorper zu

reisen, wohin er will, und hat viel mehr Bewusstsein in der Astralwelt.
C.W. Leadbeater, Textbook of Theosophy, Siehe auch Annie Besant, S. 61 Ancient Wisdom, S. 77

F. Wie ist der Zustand des Linga Sarira (Astralkdrper) oder plastischen Korpers wihrend des
Traumens?

A. Der Zustand der plastischen Form ist es, mit ihrem Korper zu schlafen, es sei denn, sie wird
durch ein starkes Verlangen, das im héheren Manas erzeugt wird, projiziert. In Trdumen spielt er
keine aktive Rolle, sondern ist im Gegenteil vollig passiv und ist der unfreiwillige, halb schlifrige

Zeuge der Erfahrungen, die die héheren Prinzipien durchlaufen.
Transactions of the Blavatsky Lodge, S. 76

Der Geist ist ein Name fiir die Summe der Bewusstseinszustinde, die unter Gedanken, Willen und
Gefiihlen zusammengefasst sind. Wéahrend des Tiefschlafs hort die Vorstellungskraft auf der
physischen Ebene auf, und das Gedéchtnis ruht; somit ist voriibergehend ,,der Geist nicht
vorhanden®, weil das Organ, durch das das Ego Vorstellungskraft und Gedachtnis auf der
materiellen Ebene manifestiert, voriibergehend aufgehdrt hat zu funktionieren. ... unser ,,Ego ist

latent (in uns) zum Zeitpunkt des Sushupti, des Schlafes.*
Geheimlehre, 1. ps. 38 und 429

*Die drei Bewusstseinszustdnde sind Jagrat, das Wachsein; Svapna, das Traumen; und Sushupti, der

Tiefschlafzustand.
Stimme der Stille, FuBinote S. 6

Die enorme Bedeutung der Arbeit, die sie leisten, und ihr enormer Umfang machen es
offensichtlich unméglich, dass sie sich persénlich um Einzelpersonen kiimmern. In den Fdllen, in
denen solche Arbeit geleistet werden muss, wird sie immer an Schiiler delegiert. Die Arbeit der
unsichtbaren Helfer auf der Astralebene wiirde einfach nicht geleistet werden, wenn es keine
Schiiler giibe, die sich in dem Stadium befinden, in dem sie diese Arbeit am besten leisten kénnen.
Fiir diejenigen, die als unsichtbare Helfer auf der Astralebene wirken, gibt es keine getrennten
Ebenen, es ist alles eins. In Indien ist die Idee des Dienstes auf der Astralebene nicht so weit

verbreitet wie im Westen.
C.W. Leadbeater, Inner Life, L. ps. 37-8 und 566

Die Toten konnen uns sehen, aber sie sehen unseren Astralkérper; folglich nehmen sie sofort unsere
Emotionen wahr, aber nicht unbedingt die Details unseres physischen Zustands. Sie wissen, ob wir
gliicklich oder ungliicklich sind. Der Tote trdgt seine Zuneigungen und seinen Hass mit sich, er
erkennt seine alten Freunde, wenn er ihnen begegnet, und er schliefst auch neue Freundschaften mit

neuen Begleitern, denen er zum ersten Mal auf der Astralebene begegnet.
C.W. Leadbeater, Inner Life, S. 83

Bedingungen nach dem Tod - Kamaloka

Im Kama Loka werden diejenigen, die ihre Erinnerung behalten, diese in der hochsten Stunde der
Erinnerung nicht geniefen kdnnen — diejenigen, die wissen, dass sie in ihrem physischen Korper tot
sind, konnen nur entweder Adepten oder Zauberer sein; und diese beiden sind die Ausnahmen von



der allgemeinen Regel.
Mahatma Letters, S. 128

Die Guten und Reinen schlafen einen ruhigen, gliickseligen Schlaf, voller gliicklicher Visionen vom
irdischen Leben, und haben kein Bewusstsein dafiir, dass sie bereits fiir immer jenseits dieses
Lebens sind. Jedes gerade entkorperte vierfache Wesen, ob es eines natiirlichen oder gewaltsamen
Todes stirbt, durch Selbstmord oder Unfall, geistig gesund oder krank, jung oder alt, gut, bose oder
gleichgiiltig, verliert im Augenblick des Todes alle Erinnerungen, es wird geistig vernichtet; sie
schléft ihren akashischen Schlaf im Kama-loka. Dieser Zustand dauert von einigen Stunden (selten
weniger), Tagen, Wochen, Monaten bis manchmal zu mehreren Jahren. All dies hidngt vom Wesen,
von seinem geistigen Zustand im Moment des Todes, von der Art seines Todes usw. ab. Die
Erinnerung kehrt langsam und allméhlich gegen Ende ihrer Gestalt (zum Wesen oder Ego) zuriick,
noch langsamer, aber weitaus unvollkommener und unvollstindiger zur Hiille und vollstindig zum

Ego im Moment seines Eintritts in die Deva-Kette.
Mahatma-Briefe, S. 123 und 186-7

Wenn ein durchschnittlicher Mann oder eine durchschnittliche Frau, Kamaloka erreicht, ist die
spirituelle Intelligenz mit einem Wunschkorper bekleidet, der tiber betrdchtliche Kraft und Vitalitdit
verfiigt. Das niedere Manas, das wdhrend des gerade beendeten Evdenlebens eng mit Kama
verwoben war und viel im Genuss von Sinnesobjekten und in den Freuden der Emotionen gelebt
hat, kann sich nicht schnell aus dem Netz seiner eigenen Weberei losen und zu seinem Elterngeist,
der Quelle seines eigenen Seins, zuriickkehren. Daher kommt es zu einer betrdchtlichen
Verzégerung in der Welt des Ubergangs, im Kamaloka, wéhrend die Begierden sich abnutzen und
verblassen, bis zu einem Punkt, an dem sie die Seele nicht ldnger mit ihren umklammernden Armen
zuriickhalten konnen. kommt es zu einer betrichtlichen Verzogerung in der Welt des Ubergangs, im
Kamaloka, wihrend die Begierden sich abnutzen und verblassen, bis sie die Seele nicht mehr mit
ihren klammernden Armen festhalten konnen. Wie gesagt, wihrend der Zeit, in der die Unsterbliche
Triade und Kama zusammen im Kamaloka bleiben, ist die Kommunikation zwischen den

korperlosen Wesenheiten auf der Erde moglich.
Annie Besant, Death — And After, S. 34-5

Frage: Sie lassen also in keinem Fall die Moglichkeit einer Kommunikation zwischen den
Lebenden und den kdrperlosen Geistern zu?

Theo. Ja, es gibt einen Fall und sogar zwei Ausnahmen von der Regel. Die erste Ausnahme ist
wihrend der wenigen Tage, die unmittelbar auf den Tod einer Person folgen und bevor das Ego in
den Devachanischen Zustand iibergeht. Der Geist ist nach dem Tod benommen und fallt sehr bald in
das, was wir ,,vor-devachanische Bewusstlosigkeit” nennen. ” Die zweite Ausnahme findet sich bei
den Nirmanakayas-Adepten oder Heiligen....... Sie haben keinen materiellen Korper, da sie ihn
zurlickgelassen haben.

Schliissel zur Theosophie, S. 118

Im Kama Loka (halbphysische Sphire) wohnen die Hiillen, die Opfer und Selbstmorder; und diese
Sphére ist in unzéhlige Regionen und Unterregionen unterteilt, die den mentalen Zustinden der
Ankommenden in ihrer Todesstunde entsprechen. Dies ist das herrliche ,,Sommerland” der
Spiritualisten, an dessen Horizont sich die Vision ihrer besten Seher beschrinkt — eine Vision, die
unvollkommen und triigerisch ist, weil sie nicht geschult und nicht von Alaya Vynyana

(verborgenes Wissen) geleitet ist.
Mahatma Letters, ps. 198-9



Der durchschnittliche Mensch, der in das Himmelsleben iibergeht, neigt beispielsweise dazu, in
erheblicher Entfernung iiber der Erdoberfliche zu schweben, obwohl andererseits einige dieser
Menschen auf unsere Ebene gezogen werden. Dennoch kann man allgemein gesagt davon
ausgehen, dass die Bewohner der Himmelswelt in einer Sphdre oder einem Ring oder einer Zone
um die Erde leben. Was die Spiritualisten als Sommerland bezeichnen, erstreckt sich viele

Meilen tiber unseren Kopfen.
C.W. Leadbeater, Inner Life, S. 355

Devachan

Alle grof3en Plidne zur moralischen Reform, zur intellektuellen und spirituellen Forschung in
abstrakte Welten. Viele Menschen kommen in die Astralwelt, ohne etwas iiber deren Bedingungen
zu wissen, und erkennen zunéchst nicht, dass sie tot sind. Wenn sie es dann doch erkennen, fiirchten
sie das Schicksal, das sie aufgrund falscher und bosartiger theologischer Lehren erwartet.

Leben ..., wenn auch nicht ganz das, was man als bewusstes Dasein bezeichnen wiirde, so doch
zumindest einen Traum von solch realistischer Lebendigkeit, dass nichts aus dem realen Leben

jemals damit mithalten konnte.
Mahatma Letters, S. 191

Wenn das astralische Leben vorbei ist, stirbt der Mensch wiederum fiir diese Welt und erwacht in
den mentalen Prinzipien der Natur, alle géttlichen Bestrebungen wiirden im Devachan zur
Erfiillung kommen, und das abstrakte Wesen, das zuvor als der grofse Kanzler bekannt war, wiirde
sich in dieser inneren Welt seiner Welt beschdftigen. Sein mentaler Korper ist keineswegs voll
entwickelt; nur die Teile davon sind wirklich in vollem Umfang, die er auf diese altruistische Weise
genutzt hat. Wenn ein Gefiihl derartiger Lebensfreude, dass er fiir den Moment nichts anderes
braucht, als einfach nur zu leben. Eine solche Gliickseligkeit ist das Wesen des Lebens in allen
hoheren Welten des Systems. Selbst das Astralleben bietet Moglichkeiten des Gliicks, die weit iiber
alles hinausgehen, was wir im dichten Korper erfahren konnen; aber das Himmelsleben in der

mentalen Welt ist unvergleichlich gliickseliger als das Astralleben.
C.W. Leadbeater, Textbook of Theosophy, S. 88-9

Frage: Aber was ist Devachan?
Theo: Wortlich ,,Land der Gétter”; ein Zustand mentaler Gliickseligkeit. Philosophisch gesehen ein
mentaler Zustand, der dem lebhaftesten Traum dhnelt, aber weitaus lebhafter und realer ist, als

dieser. Es ist der Zustand nach dem Tod der meisten Sterblichen.
Schliissel zur Theosophie, S. 78

Sie postulieren einen Austausch zwischen Wesenheiten im Devachan, der nur fiir die gegenseitige
Beziehung der physischen Existenz gilt. Zwei sympathisierende Seelen werden jeweils ihre eigenen
devachanischen Empfindungen ausarbeiten und den anderen an ihrer subjektiven Gliickseligkeit
teilhaben lassen, aber dennoch ist jede von der anderen getrennt, was den tatsidchlichen
gegenseitigen Austausch betrifft. Denn welche Gemeinschaft kdnnte es zwischen zwei subjektiven



Wesenheiten geben, die nicht einmal so materiell sind, wie dieser dtherische Korper-Schatten — der
Mayavi rupa?
Mahatma-Briefe, S. 198

Und was ist mit der wahren Gemeinschaft, der Gemeinschaft von Seele zu Seele? Diese ist enger,
ndher und lieber als alles, was wir hier kennen, denn wie wir gesehen haben, gibt es auf der
mentalen Ebene keine Barriere zwischen Seele und Seele; genau proportional zur Realitdt des
Seelenlebens in uns ist die Realitdt der Seelengemeinschaft dort; und das mentale Bild unseres
Freundes ist unsere eigene Schopfung, seine Gestalt, wie wir sie kannten und liebten,; und seine
Seele atmet durch diese Gestalt zu unserer, gerade in dem Mafle, wie seine Seele und unsere in

sympathischer Schwingung pulsieren kénnen.
Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 143

Eine Mutter aus einem wilden Stamm, ist nicht weniger gliicklich, als eine Mutter aus einem
koniglichen Palast, wenn sie ihr verlorenes Kind in den Armen hélt; und obwohl Kinder, die als
tatsidchliche Egos vorzeitig sterben, bevor ihre siebenfache Wesenheit vollendet ist, nicht ihren Weg
nach DevaChan finden, findet die liebevolle Fantasie der Mutter dennoch ihre Kinder. Sagen wir —
es ist nur ein Traum, aber was ist das objektive Leben, selbst anderes als ein Panorama lebhafter
Unwirklichkeiten? Die Freuden, die ein Indianer in seinem ,,gliicklichen Jagdgebiet” in diesem
Land der Traume erlebt, sind nicht weniger intensiv, als die Ekstase, die ein Kenner empfindet, der
Aonen in verziickter Freude verbringt, indem er den gottlichen Symphonien imaginirer Engelschére

und -orchester lauscht. Dort, ohne auch nur einmal das zu vermissen, wonach sich ihr Herz sehnt.
Mahatma-Briefe, S. 103

Die fiinfte Unterteilung des Kamaloka bietet viele neue Merkmale. Hier befinden sich alle
materialisierten Himmel, die in der Volksreligion auf der ganzen Welt eine so grofse Rolle spielen.

Die gliicklichen Jagdgriinde der Indianer.
Annie Besant, Ancient Wisdom, S. 100

Skandhas oder ,,permanente Atome”?

Karma ist die leitende Kraft und Trishna (in Pali Tanha) das Verlangen, oder der Wunsch, bewusst
zu leben. Wenn er nach dem zweiten Tod wieder erwacht, ist sein erstes Gefiihl eines
unbeschreiblichen Gliicks und einer unbeschreiblichen Vitalitdt — Handlungen, die aus den alten
Skandhas die neuen Gruppen hervorbringen, die das neue Wesen bilden und die Natur der Geburt
selbst kontrollieren. Das ,,alte Wesen* ist der einzige Elternteil — Vater und Mutter zugleich — des
,,neuen Wesens*“. Es ist das erstere, das das letztere erschafft und formt, in Wirklichkeit; und in
Wahrheit weit mehr als jeder leibliche Vater. Und sobald Sie die Bedeutung der Skandhas gut
verstanden haben, werden Sie sehen, was ich meine. Es ist die Gruppe der Skandhas, die die
physische und mentale Individualitit, die wir Mensch (oder jedes andere Wesen) nennen, formt und
ausmacht. Diese Gruppe besteht (in der exoterischen Lehre) aus fiinf Skandhas, ndmlich Rupa — den



materiellen Eigenschaften oder Attributen; Yedana — Empfindungen; Sanna — abstrakte Ideen;
Sankhara — korperliche und geistige Neigungen; und Vinnana — geistige Kréfte und Erweiterungen
des vierten — das heif3t die geistigen, kdrperlichen und moralischen Veranlagungen. Wir fiigen ihnen
zwei weitere hinzu, deren Natur und Namen Sie im Folgenden erfahren werden. Fiir den
Augenblick geniigt es, Thnen mitzuteilen, dass sie mit Sakkayaditthi, der ,,Héresie oder Tduschung
der Individualitdt”, und mit Attavada, der ,,Lehre vom Selbst”, in Verbindung stehen und diese
hervorbringen, die beide (im Falle des fiinften Prinzips, der Seele) zur Maya der Héresie und zum
Glauben an die Wirksamkeit eitler Riten und Zeremonien in Gebeten und Fiirbitten fiihren. Sie (die
Skandhas) sind unauthérlich damit beschiftigt, die abstrakte Form, die ,,Entbehrung” des

zukiinftigen neuen Wesens, vorzubereiten.
Mahatma-Briefe, S. 111 und 112

Jede Art von physischer Einwirkung verursacht Schwingungen, die ihrer eigenen entsprechen, in
der — der unmittelbaren Kraft oder Energie — die sich aus dem menschlichen (oder tierischen)
physischen Kérper ergibt, mit dem sie in Kontakt kommt, ob lokal oder allgemein; sie erreichen das
permanente physische Atom ... Alle Ergebnisse physischer Erfahrungen bleiben in diesem
permanenten Atom gespeichert, als Schwingungskrdfte. Der physische Kérper zerfdllt beim Tod,
seine Teilchen zerstreuen sich und tragen alle das Ergebnis der Erfahrungen mit sich, die sie
durchlaufen haben. Aber das physische permanente Atom bleibt. Das permanente Astralatom steht
in genau derselben Beziehung zum Astralkérper wie das physische permanente Atom zum
physischen. Am Ende des Lebens im Kamaloka-Fegefeuer zieht sich das goldene Lebensgewebe
vom Astralkérper zuriick und tiberldsst ihn der Auflosung, wie es zuvor sein physischer Gefdihrte
getan hat, und hiillt das permanente Astralatom fiir seinen langen Schlaf ein. Eine dhnliche
Beziehung besteht zum Mentalkorper durch das permanente mentale Teilchen wdhrend des

physischen, astralen und mentalen Lebens.
Annie Besant, Study in consciousness, S. 97-8 und 105

Frage: Was wird aus den anderen, den niederen Skandhas der Personlichkeit, nach dem Tod des
Korpers? Werden sie vollstdndig zerstort?

Theo: Ja und nein — ein neues metaphysisches und okkultes Geheimnis fiir Sie. Sie werden als
Arbeitsmaterial der Personlichkeit zerstort; sie bleiben als karmische Wirkungen, als Keime, in der
Atmosphire der irdischen Ebene zuriick, bereit, zum Leben zu erwachen, wie so viele rachsiichtige
Déamonen, die sich an die neue Personlichkeit des Egos heften, wenn es sich einer Reinkarnation

unterzieht.
Schliissel zur Theosophie, S. 120-1

Manchmal wird die Frage gestellt: Wie kénnen diese permanenten Atome im Kausalkérper
gespeichert werden, ohne ihre physische, astrale und mentale Natur zu verlieren, da der
Kausalkorper auf einer hoheren Ebene existiert, wo das Physische als Physisches nicht existieren
kann? Ein solcher Fragesteller vergisst fiir einen Moment, dass alle Ebenen sich gegenseitig
durchdringen. Die Triade bildet ein winziges Teilchen innerhalb des Kausalkorpers, jeder ihrer
Bestandteile gehort zu seiner eigenen Ebene, aber da die Ebenen iiberall Beriihrungspunkte haben,
entsteht keine Schwierigkeit bei der notwendigen Nebeneinanderstellung.

Annie Besant, Study in Consciousness, S. 107-8



Schlafende Atome

Das Leben ist immer im Atom, oder in der Materie vorhanden, ob organisch oder anorganisch — ein
Unterschied, den Okkultisten nicht akzeptieren. Thre Lehre besagt, dass Leben in anorganischer
Materie ebenso vorhanden ist, wie in organischer Materie; wenn Lebensenergie im Atom aktiv ist,
ist dieses Atom organisch; wenn sie ruhend oder latent ist, ist das Atom anorganisch. Das ,,Jiva”
oder Lebensprinzip, das Mensch, Tier, Pflanze und sogar Mineralien belebt, ist zweifellos eine
Form von Kraft, die unzerstorbar ist”. Wiirde es — wir sagen nicht ,,abwesend”, denn das ist
unmdglich, da es allgegenwirtig ist — aber flir einen einzigen Augenblick inaktiv werden,
beispielsweise in einem Stein, wiirden die Partikel des Steins sofort ihre Kohésionseigenschaft
verlieren und sich ebenso plotzlich auflosen, obwohl die Kraft immer noch in jedem seiner Partikel
vorhanden wire, jedoch in einem ruhenden Zustand. Dann impliziert die Fortsetzung der Definition,
die besagt, dass diese unzerstorbare Kraft, wenn sie ,,von einer Gruppe von Atomen getrennt wird,
sofort von anderen angezogen wird”, nicht, dass sie die erste Gruppe vollstindig verldsst, sondern
nur, dass sie ihre vis jiva oder Lebenskraft — die Energie der Bewegung — auf eine andere Gruppe
iibertrdgt. Da sie sich jedoch in der ndchsten Gruppe als sogenannte kinetische Energie manifestiert,
folgt daraus nicht, dass die erste Gruppe vollstindig ihrer beraubt ist; denn sie ist immer noch in ihr
als potenzielle Energie oder latentes Leben vorhanden. In unserer okkulten Ausdrucksweise
betrachten und bezeichnen wir die Atome, die durch kinetische Energie bewegt werden, als
,Lebensatome”, wihrend wir diejenigen, die vorldufig passiv sind und nur unmerkliche potenzielle

Energie enthalten, als ,,schlafende Atome” bezeichnen.
Fiinf Jahre Theosophie, S. 535-6 (,, Transmigration der Lebensatome”)

Der physische Korper zerfillt beim Tod, seine Teilchen zerstreuen sich und tragen alle das
Ergebnis der Erfahrungen mit sich, die sie durchlaufen haben — so wie es alle Teilchen unseres
Korpers Tag fiir Tag tun, in ihrem unaufhérlichen Sterben aus einem Kérper und ihrer
unaufhorlichen Geburt in einen anderen. Aber das physische permanente Atom bleibt bestehen; es
ist das einzige Atom, das alle Erfahrungen der sich stindig verdndernden Konglomerate, die wir
unseren Korper nennen, durchlaufen hat und alle Ergebnisse all dieser Erfahrungen erworben hat.
Eingehiillt in seinen goldenen Kokon schldft es wihrend der langen Jahre, in denen das Jivatma,
dem es gehort, andere Erfahrungen in anderen Welten durchlebt. Von diesen bleibt es unberiihrt, da

es unfdhig ist, auf sie zu reagieren, und es schldft durch seine lange Nacht in ungestorter Ruhe.*
Annie Besant, Study in Consciousness, S. 98

Erinnerung

In den buddhistischen Lehren gibt es fiinf Skandhas, oder Eigenschaften: Rupa (Form oder Korper)
materielle Eigenschaften; Vedanna, Empfindung; Sanna, abstrakte Ideen; Samkhara, Neigungen des
Geistes; Vinnana, mentale Krifte. Aus diesen sind wir geformt; durch sie sind wir uns unserer
Existenz bewusst; und durch sie kommunizieren wir mit der Welt um uns herum.

Frage: Was meinen Sie mit Skandhas?

Theo: Genau das, was ich gesagt habe: ,,Attribute”, darunter das Gedachtnis. Da das Gedé4chtnis zu



den Skandhas gehort und sich die Skandhas mit der neuen Existenz verdndert haben, entwickelt sich

eine neue Existenz.
Key to Theosophy, S. 100-101

Wenn er in dieser physischen Welt wirkt, erinnert er sich mittels seines mentalen Korpers; da dieser
jedoch ein neuer ist, der nur fiir diese Geburt angenommen wurde, kann er natiirlich nicht die

Erinnerung an friithere Geburten enthalten, an denen er nicht beteiligt war.
C.W. Leadbeater, Textbook of Theosophy, S. 44

Die Erinnerung der Zellen oder Zellgruppen geht mit dem Tod verloren und kann nicht als solche
wiederhergestellt werden. Wo wird dann die Erinnerung bewahrt? Die kurze Antwort lautet:
Erinnerung ist keine Erinnerung, die Aufzeichnung dieser Teilfihigkeit und wird nicht bewahrt, sie
ist nicht als Fdihigkeit im Bewusstsein verankert, noch ist irgendeine Erinnerung an Ereignisse im
individuellen Bewusstsein gespeichert. Jedes Ereignis ist eine gegenwdrtige Tatsache im
Universumsbewusstsein, im Bewusstsein des LOGOS. Alle ,, Erinnerungen” sind wiederherstellbar,
weil alle Moglichkeiten bilderzeugender Schwingungen im Bewusstsein des LOGOS liegen.

Annie Besant, Study in Consciousness, S. 277-8

Okkultisten und Fakten

Es war H. P. B., die auf Befehl von Atrya (jemand, den Sie nicht kennen) als Erste im ,,Spiritualist*,
den Unterschied zwischen Psyche und Nous, Nefesh und Ruach — Seele und Geist — erkdren musste.
Sie musste das gesamte Arsenal an Beweisen mitbringen, Zitate von Paulus und Platon, von
Plutarch und Jakobus usw., bevor die Spiritualisten zugaben, dass die Theosophen Recht hatten.
Damals wurde ihr aufgetragen, Isis zu schreiben, nur ein Jahr nach der Griindung der Gesellschatft.
Mahatma Letters, S. 289

In ihrer Bescheidenheit untermauert sie (H.P.B.) ihre eigenen wahren Aussagen oft mit einer Masse
von Unsinn, den sie willkiirlich von minderwertigen Schriftstellern aufgegriffen hat; in
nebensdchlichen Punkten dufert sie sich oft voreilig und unbedacht; aufserdem verwirrt sie ihre

Lehren mit iibermdfligen Abschweifungen.
Annie Besant, Theosophical Review, August 1899.

Und um Thnen zu zeigen, wie exakt eine Wissenschaft der Okkultismus ist, lassen Sie mich Thnen
sagen, dass die Mittel, derer wir uns bedienen, uns alle in einem Kodex, der so alt ist wie die

Menschheit, bis ins kleinste Detail vorgegeben sind.
Mahatma-Briefe, S. 144

Die Geheimlehre

Die Geheimlehre wird viele Dinge erkldren und mehr als einen verwirrten Schiiler auf den richtigen
Weg bringen.
Mahatma Letters, S. 357

Ich habe auch Thre Gedanken zur Geheimlehre zur Kenntnis genommen. Seien Sie versichert, dass



was sie nicht aus wissenschaftlichen und anderen Werken zitiert hat, haben wir ihr gegeben oder
vorgeschlagen. Jeder Fehler oder jede falsche Vorstellung, die sie aus den Werken anderer
Theosophen korrigiert und erkldrt hat, wurde von mir oder auf meine Anweisung hin korrigiert. Es
ist ein wertvolleres Werk als sein Vorginger, eine ZUSAMMENFASSUNG okkulter Wahrheiten,
die es fiir viele Jahre zu einer Quelle der Information und Anleitung fiir den ernsthaften Schiiler

machen wird.
Briefe der Meister der Weisheit, S. 54

Dr. Weller Van Hook hat einen sehr niitzlichen Artikel in unserer aktuellen Ausgabe verdffentlicht,
auf den ich die Leser aufmerksam machen méchte. Wie ich bereits im Bulletin vom Februar gesagt
habe: ,, Er zeichnet sich durch den starken gesunden Menschenverstand, die Gedankenfreiheit, die

Toleranz und die aufgeschlossene Loyalitdt aus, die fiir den Verfasser so charakteristisch sind. *
Annie Besant, The Theosophist, Miirz 1922, S. 530

Wenn sie, wie Madame Blavatsky, zurticktreten, iiberlassen sie ihre Autoritdit ernannten Fiihrern,
die die Arbeit unter der urspriinglichen Kraft fortsetzen, die die Organisation ins Leben gerufen
hat. Dies zu erkennen bedeutet, einen neuen Respekt fiir die Oberhdupter der Bewegung und eine
neue Toleranz gegeniiber ihrem Handeln zu entwickeln. Es bedeutet, anzuerkennen, dass es nicht
notwendig ist, eine Bewegung zuriick zu den Lehren von H.P.B. aufrechtzuerhalten.

Unsere gegenwidrtigen Fiihrer reichen fiir die Stunde aus.
Weller Van Hook, The Theosophist, Mirz 1922, S. 549-50

Das Gleiche wird man iiber die geheime archaische Lehre sagen, wenn Beweise fiir ihre
unbestreitbare Existenz und Aufzeichnungen vorgelegt werden. Aber es wird Jahrhunderte dauern,
bis viel mehr davon preisgegeben wird, denn die GEHEIMLEHRE ist keine Abhandlung, oder eine
Reihe vager Theorien, sondern enthilt alles, was in diesem Jahrhundert der Welt gegeben werden

kann.
Geheimlehre, 1. xxxviii

Groflle ,,Wesen”

Orientalisten und ihre Worterbiicher sagen uns, dass der Begrift ,,Manu” von der Wurzel Man
,denken” stammt; daher ,,der denkende Mensch”. Aber esoterisch gesehen ist jeder Manu als
anthropomorphisierter Schutzpatron seines speziellen Zyklus (oder Kreislaufs) nichts anderes als
die personifizierte Idee des ,,Gottlichen Gedankens”; (wie der hermetische ,,Pymander”); jeder der
Manus ist daher der besondere Gott, der Schopfer und Gestalter von allem, was wihrend seines
jeweiligen Zyklus oder Manvantara erscheint. Fohat erledigt die Auftrige der Manus (oder Dhyan

Chohans) und bewirkt, dass sich die idealen Prototypen von innen nach au3en ausdehnen.
Geheimlehre, S. 63.

Aus ihm geht der groB3e unsichtbare Logos hervor, der alle anderen Logoi hervorbringt, der
urzeitliche MANU, der den anderen Manus Leben schenkt, die das Universum und alles darin

gemeinsam hervorbringen und die in ihrer Gesamtheit den manifestierten LOGOS représentieren.
Geheimlehre, S. 310

Manu ist vielleicht die Synthese des Manasa, und er ist ein einziges Bewusstsein, in demselben
Sinne, wie alle verschiedenen Zellen, aus denen der menschliche Korper besteht, zwar



unterschiedliche und variierende Bewusstseine sind, aber dennoch eine Einheit bilden, dieder

Mensch ist. Aber diese Einheit ist sozusagen kein einzelnes Bewusstsein; sie ist eine Reflexion
von Tausenden und Millionen von Bewusstseinen, die ein Mensch absorbiert hat.

Aber Manu ist nicht wirklich eine Individualitit, sondern die gesamte Menschheit. Man konnte

sagen, dass Manu ein Oberbegriff fiir die Pitris ist, die Vorfahren der Menschheit.
Transactions of the Blavatsky Lodge, S. 100

Wir haben nichts gegen die ,, Back to Blavatsky ’-Bewegung einzuwenden ... Ill would wir hdtten
von ihren Lehren profitiert, wenn wir nur auf der Stelle getreten wiren, seit sie uns vor dreifjig
Jahren auf der physischen Ebene verlassen hat. Ich kann jedoch sagen, dass mein Bruder
Leadbeater oder ich, wann immer wir auf etwas gestofsen sind, das im Widerspruch zu etwas zu
stehen schien, das sie geschrieben hatte, unsere Beobachtungen mit grofster Sorgfalt tiberpriift und
unsere eigenen ,, Entdeckungen’ anhand ihrer Aussagen tiberpriift haben.

Annie Besant, The Theosophist, Mirz 1922, S. 595

Der Manu oder zeitliche Fiihrer ist praktisch ein autokratischer Monarch, der alles arrangiert, was
mit dem physischen Leben der neuen Rasse zu tun hat, und sich bemiiht, es so perfekt wie moglich

zum Ausdruck zu bringen, wie es der LOGOS ihm zur Verwirklichung vorgegeben hat.
C.W. Leadbeater, Inner Life, S. 15

Der Wurzel-Manu der irdischen Kette, Vaivasvata, der die gesamte Ordnung ihrer Evolution leitet,
ist ein mdchtiges Wesen aus der vierten Kette des Venus-Schemas. Ein Wurzel-Manu einer Kette
muss die fiir die Kette oder Ketten festgelegte Stufe erreichen, auf der er menschlich ist, und einer
ihrer Herren werden, dann wird er zum Manu einer Rasse; dann zu einem Pratyeka-Buddha, dann
zu einem Herrn der Welt; dann zum Wurzel- Manu, dann zum Samen-Manu einer Runde und erst

dann zum Wurzel-Manu einer Kette.
Annie Besant und C.W. Leadbeater, Man: Whence, How and Whither, S. 78

Der Adept des ersten Strahls, der die siebte Einweihung nimmt, tritt danach in der Regel in die
beschwerlichen Pflichten des Manu einer Wurzelrasse auf einem Globus ein. Seine Amtszeit beginnt
mit der langsamen Versammlung der Egos, die zu Beginn der neuen Rasse unter ihm arbeiten
werden, und durch alle aufeinanderfolgenden Unterrassen, die nacheinander erscheinen.

Wéhrend der Hunderttausende von Jahren der Geschichte einer Wurzelrasse leitet er den Aufbau
einer Variante nach der anderen der Unterrassen und inkarniert sich selbst in jeder Unterrasse, um

ihr die Form zu geben.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 209

Pratyeka-Buddhas sind jene Bodhisattvas, die nach einer Reihe von Leben, nach der Dharmakaya-
Robe streben und diese oft auch erreichen. Ohne sich um die Leiden der Menschheit zu kiimmern,
oder ihr zu helfen, sondern nur um ihre eigene Gliickseligkeit, treten sie ins Nirvana ein und —
verschwinden aus dem Blickfeld und den Herzen der Menschen. Im nérdlichen Buddhismus ist ein

,Pratyeka-Buddha” ein Synonym fiir spirituelle Selbstsucht.
Stimme der Stille, S. 44

Wenn die Lebenswelle von der Erde zum Merkur tibergeht, sind es diese Drei, die nacheinander zu
Herren des Merkurs werden und die gesamte Evolution auf diesem Globus leiten. Im Buddhismus
sind sie als Pratyeka Buddhas, die ,, einsamen Buddhas”, bekannt, denn sie lehren nicht... . Aber sie



stehen auf der Ebene des Buddha, obwohl sie nicht die Rolle des Weltlehrers innehaben. Daher die
seltsam irrefiihrende Beschreibung im populdren Buddhismus, die sie als ,,einsame” oder

,,selbstsiichtigen *“ Buddhas.
C. Jinarajadasa, First Principles of Theosophy, S. 208

Comte St. Germain.

Kein Wunder, dass Sie es verwirrend finden, denn es war nie fiir den nicht eingeweihten Leser
gedacht. Eliphas studierte die Rosenkreuzer-Manuskripte (von denen es heute nur noch drei
Exemplare in Europa gibt). Diese erldutern unsere ostlichen Lehren, anhand der Lehren von
Rosenkreuz, der sie nach seiner Riickkehr aus Asien, in ein halbchristliches Gewand kleidete, das
seinen Schiilern als Schutzschild gegen die Rache der Geistlichen dienen sollte. Man muss den
Schliissel dazu haben, und dieser Schliissel ist eine Wissenschaft an sich, die Rosenkreuz miindlich
lehrte. Saint Germain hielt die Lehren in Zahlen fest, und sein einziges entschliisseltes Manuskript
verblieb bei seinem treuen Freund und Gonner, dem wohlwollenden deutschen Prinzen, aus dessen

Haus und in dessen Gegenwart er seinen letzten Abgang machte — — Home.
Mahatma-Briefe, S. 280

Der letzte Uberlebende des Konigshauses Rakoczi, bekannt als Comte de S.Germain in der
Geschichte des 18. Jahrhunderts; als Bacon im 17. Jahrhundert; als Robertus der Monch im 16.
Jahrhundert, als Hunyadi Janos im 15. Jahrhundert, als Christian Rosencrouz im 14. Jahrhundert —
um nur einige seiner Inkarnationen zu nennen — war wéihrend dieser miihsamen Leben ein Schiiler
und hat nun die Meisterschaft erlangt, der ,,ungarische Adept” aus The Occult World, und einigen
von uns in dieser ungarischen Gruppe bekannt....... Sie leben in verschiedenen Lindern ... Meister

Rakoczi in Ungarn, reist aber viel ...
Annie Besant, The Masters, S. 75-6, Krotona-Ausgabe 1918

(1) Ein Adept — der Hochste wie der Niedrigste — ist nur wihrend der Ausilibung seiner okkulten
Krifte einer.

(2) Wann immer diese Krifte benotigt werden, 6ffnet der Souverén die Tiir zum inneren Menschen
— (dem Adepten) —, der sich vereinen und frei handeln kann, jedoch unter der Bedingung, dass sein
Gefingniswirter — der dulere Mensch — je nach Bedarf, entweder vollstindig oder teilweise
geldhmt ist, ndmlich: entweder

(a) geistig und korperlich;

(b) geistig — aber nicht korperlich;

(c) korperlich, aber nicht vollstandig geistig;

(d) weder noch, sondern mit einem (c) korperlich, aber nicht vollstindig geistig; (d) weder noch,
sondern mit einem akasischen Film zwischen dem dufleren und dem inneren Menschen.

Kein Adept kann voraussichtlich seinen Willen, in stindiger Spannung zu den inneren Menschen
halten, wenn es nicht unmittelbar notwendig ist. Wenn der innere Mensch ruht, wird der Adept zu
einem gewdohnlichen Menschen, der auf seine physischen Sinne und die Funktionen seines
physischen Gehirns beschrankt ist. Die Gewohnheit schérft die Intuition des letzteren, ist jedoch
nicht in der Lage, sie iibersinnlich zu machen. Der innere Adept ist immer bereit, immer wachsam,
und das reicht fiir unsere Zwecke aus. In Momenten der Ruhe ruhen dann auch seine Féhigkeiten.



Mahatma-Briefe, S. 180

Ein akzeptierter Schiiler wird so weit in das Bewusstsein seines Meisters aufgenommen, dass alles,
was er sieht oder hort, im Wissen seines Meisters liegt — nicht, dass der Meister es
notwendigerweise im selben Moment sieht oder hort (obwohl das oft vorkommt), sondern dass es
im Geddchtnis des Meisters genauso vorhanden ist wie im Geddchtnis des Schiilers. Was auch
immer der Schiiler fiihlt oder denkt, ist im Astral- und Mentalkérper seines Meisters vorhanden
.......... Wenn der Schiiler beispielsweise einen Brief schreibt oder einen Vortrag hdlt, ist sich der
Meister dieser Tatsache unbewusst bewusst und kann jederzeit einen Satz in den Geist des Schiilers

einflieffen lassen, der hinzugefiigt werden soll........
C.W. Leadbeater, Inner Life, S. 44-5 und 49-50

Genauso hat die Grofle Weifse Bruderschaft nichts mit den Beziehungen zwischen dem Meister und
seinem Schiiler zu tun, das ist eine Angelegenheit, die ausschliefflich dem Meister selbst

vorbehalten ist.
C.W. Leadbeater, Inner Life, S. 54

., Meister” ist ein Begriff, den Theosophen verwenden, um bestimmte Menschen zu bezeichnen, die
ihre menschliche Evolution abgeschlossen und menschliche Vollkommenheit erreicht haben, und

die, was unseren Teil des Sonnensystems betrifft, nichts mehr zu lernen haben ... .....
Annie Besant, The Masters, S. 68 Krotona-Ausgabe von 1918

Ich sage dir, mein lieber Freund, dass ich weit weniger frei bin, zu tun, was ich will, als du in der
Angelegenheit deiner Zeitschrift ,,Pionier*. Keiner von uns, auler den hochsten Chutuktus, ist ihr

voller Meister.
Mahatma Letters, S. 113

...ein hoher Adept, dessen Krifte, nicht im Herzen des Chohan, unter Verschluss gehalten werden,
um ihn daran zu hindern, sie fiir die unwiirdigen Objekte seiner personlichen Vorlieben zu

verschwenden.... .
Mahatma-Briefe, S. 181

(2) Aber wenn sich ein Mensch der ersten bis fiinften Runde, dem Okkultismus widmen und ein
Adept werden wiirde, wiirde er dann weiteren irdischen Inkarnationen entgehen?

(2) Nein, wenn wir Buddha ausnehmen — ein Wesen der sechsten Runde. Doch selbst er entging
weiteren Reinkarnationen nur auf dieser Erde; und wenn der letzte der sechsten Runde, Menschen
des dritten Rings, diese Erde verlassen hat, wird der Grof3e Lehrer auf dem néchsten Planeten

wiedergeboren werden miissen.
Mahatma-Briefe, S. 117

... nachdem ich ein vollendeter Adept geworden bin (was ich leider nicht bin) halte ich die Hand des
Todes nach Belieben auf, und wenn ich mich schlie8lich ihm unterwerfen muss, versetzt mich
meine Kenntnis der Geheimnisse der Natur in die Lage, mein Bewusstsein und meine klare
Wahrnehmung des Selbst, als Objekt meines eigenen reflektierenden Bewusstseins und
Erkennungsvermdgens zu bewahren; und so vermeide ich alle solche Zerstiickelungen von
Prinzipien, die in der Regel nach dem physischen Tod der durchschnittlichen Menschheit
stattfinden, bleibe ich als Koot Hoomi in meinem Ego, wéhrend der ganzen Reihe von Geburten
und Leben, in den sieben Welten und Arupa-lokas, bis ich schlielich wieder auf dieser Erde unter
den Menschen der fiinften Rasse, der Wesen der vollen fiinften Runde, lande. In einem solchen Fall



wire ich — — ,,unsterblich” fiir einen (fiir euch) unvorstellbar langen Zeitraum gewesen, der viele
Milliarden Jahre umfasst. Und doch bin ,,ich” wirklich unsterblich? Wenn ich nicht die gleichen
Anstrengungen wie jetzt unternehme, um mir eine weitere solche Befreiung vom Naturgesetz zu
sichern, wird Koot Hoomi verschwinden und zu einem Mr. Smith oder einem unschuldigen Babu

werden, wenn seine Befreiung ablduft.
Mahatma-Briefe, S. 129-30

Und dieser ermiidende Kreislauf von Geburt zu Geburt, muss immer und immer wieder durchlaufen
werden, bis das Wesen das Ende des siebten Kreislaufs erreicht, oder in der Zwischenzeit die
Weisheit eines Arhat und dann die eines Buddha erlangt und so fiir ein oder zwei Kreisldufe

Erleichterung findet.
Mahatma-Briefe, S. 196

Das WIE und WARUM des wahren okkulten Studiums

Wie unser Londoner Gegner treffend bemerkt: Diese (metaphysischen) Themen sind nur teilweise
zu verstehen. Eine hohere Féhigkeit, die zum hoheren Leben gehort, muss sehen — und es ist
wirklich unmdglich, sie dem Verstand aufzuzwingen — nur mit Worten. Man muss mit seinem
spirituellen Auge sehen, mit seinem Dharmakaya-Ohr horen, mit den Empfindungen seines Ashta-
vijnyana (spirituelles ,,Ich”) fithlen, bevor man diese Lehre vollstindig verstehen kann; andernfalls

kann sie nur das Unbehagen verstirken und nur sehr wenig zum Wissen beitragen.
Mahatma-Briefe, S. 200

Es gibt ein allgemeines Gesetz des Sehens (physisch und mental oder spirituell), aber es gibt ein
einschrinkendes Sondergesetz, das beweist, dass alles Sehen durch die Qualitit oder den Grad des
Geistes und der Seele des Menschen bestimmt wird, sowie durch die Féhigkeit, verschiedene

Eigenschaften von Wellen oder astralem Licht ins Bewusstsein zu iibersetzen.
Mahatma Letters, S. 255

Da wir keinen ,,passiven Geist” benotigen, sondern im Gegenteil nach den aktivsten suchen, die
zwei und zwei zusammenzéhlen kdnnen, sobald sie auf der richtigen Fahrte sind, werden wir, wenn
Sie gestatten, das Thema fallen lassen. Lassen Sie Ihren Geist das Problem selbst 16sen. So wird
nach und nach, das jetzt Unverstindliche, selbstverstdndlich werden, und so mancher Satz von
mystischer Bedeutung, wird noch vor Threm Seelenauge leuchten, wie eine Transparenz, die die

Dunkelheit Thres Geistes erhellt.
Mahatma Letters, S. 256

So wird nach und nach, das jetzt Unverstidndliche zum Selbstverstdndlichen werden; und so
mancher Satz von mystischer Bedeutung wird noch vor Ihrem Seelenauge leuchten, wie eine

Transparenz, die die Dunkelheit Thres Geistes erhellt. So verlduft der allmihliche Fortschritt.
Mahatma-Briefe, S. 277

Bei genauer Betrachtung werden Sie feststellen, dass es nie die Absicht der Okkultisten war, das,
was sie geschrieben haben, vor ernsthaften, entschlossenen Schiilern zu verbergen, sondern
vielmehr, ithre Informationen aus Sicherheitsgriinden in einem sicheren Tresor zu verschlief3en,
dessen Schliissel die Intuition ist. Der Grad der Sorgfalt und des Eifers, mit dem die Schiiler nach
der verborgenen Bedeutung suchen, ist im Allgemeinen der Test — inwieweit sie berechtigt sind, den

so verborgenen Schatz zu besitzen.
Mahatma Letters, S. 279



H. P. B.

Ihr konnt sie niemals so kennen wie wir, daher wird keiner von euch, jemals in der Lage sein, sie
unvoreingenommen oder richtig zu beurteilen. Thr seht die Oberflache der Dinge; und was ihr als
»lugend” bezeichnet, die nur dem Schein entspricht, beurteilen wir erst, nachdem wir das Objekt in
seiner tiefsten Tiefe ergriindet haben, und iiberlassen den Schein im Allgemeinen sich selbst. Eurer
Meinung nach ist H.P.B. bestenfalls fiir diejenigen, die sie trotz allem mogen, eine kuriose, seltsame
Frau, ein psychologisches Rétsel: impulsiv und gutherzig, aber nicht frei von der Untugend der
Unwabhrheit. Wir hingegen finden unter dem Deckmantel der Exzentrik und Torheit eine tiefere
Weisheit in ihrem inneren Selbst, als Sie jemals in der Lage sein werden, wahrzunehmen. In den
oberfldchlichen Details ihres einfachen, fleiBBigen, alltdglichen Lebens und ihrer Angelegenheiten
erkennen Sie nur Unpraktikabilitdt, weibliche Impulse, oft Absurditét und Torheit; wir hingegen
entdecken taglich Ziige ihrer inneren Natur, die du8erst fein und raffiniert sind und die ein
unerfahrener Psychologe nur nach Jahren stindiger und genauer Beobachtung und vielen Stunden
intensiver Analyse und Bemiihungen aus den Tiefen dieses subtilsten aller Geheimnisse — des
Menschen — einer ihrer kompliziertesten Maschinen — H.P.B.s Geist — herausziehen konnte, um so

ihr wahres inneres Selbst kennenzulernen.
Mahatma-Briefe, S. 314

Zum Abschluss dieses Abschnitts wird schlieBlich jeder Studierende der Theosophie aufgefordert,
widerspriichliche Lehren, zwischen den Briefen der Meister und den Schriften von H.P.B.,
vorzulegen. Und Gleiches, Briefe die zwischen den Meistern und H. P. B. Einerseits, und Herrn
Leadbeater, Frau Besant und Herrn Jinarajadasa, andererseits, vorgelegt wurden.

Es wire auBlergewohnlich, dass die gesamte Verfilschung der wahren Lehre, - von denen diese
Beispiele nur den geringsten Hinweis geben -, von der iiberwiegenden Mehrheit der Mitglieder der
Theosophischen Gesellschaft unbemerkt geblieben wire, wenn es nicht die Erklarung gibe:

Sie wissen nicht, was Theosophie ist.
Sie haben nicht das Wissen und die Reinheit ihrer Seele,
um die groflen Wahrheiten
zu erkennen. W.Q.J.

,,Ohne die Vision des Wahren,
kann das, was nur wie das Wahre aussieht,
nie die Wahrheit sein*“. H.P.B.

Das Motto der Theosophischen Gesellschaft lautet, dass es keine hohere Religion gibt, als die
Wabhrheit und dass die Suche nach ihr, unabhéngig von Vorlieben und Abneigungen, verfolgt
werden muss.

Die meisten Menschen wollen keine Wahrheit. Sie wiinschen sich nur das Wissen, das ihnen zusagt
und sie gliicklich macht, so wie ihre Personlichkeit Gliick versteht. Sie tappen in die einfache Falle



des Glaubens, weil sie nicht die innere Entschlossenheit haben, zu suchen und zu wissen, egal wie
viel Zeit, Miihe und Opfer dies kosten mag.

Diese Worte von H. P. B. kommen dem echten Schiiler auf Schritt und Tritt in den Sinn:

,Fur den geistig Faulen, oder Autoritdtsgldubigen, muss die Theosophie ein Rétsel bleiben; denn in
der geistigen Welt, wie in der spirituellen Welt, muss jeder Mensch durch eigene Anstrengungen
Fortschritte machen. Der Schriftsteller kann nicht fiir den Leser denken, und letzterer wére auch
nicht besser dran, wenn solch stellvertretendes Denken mdglich wire®.

Vorwort zu
»Der Schliissel zur Theosophie”.

Stattdessen gab es ,,den allmihlichen Abstieg der Lehre in die sogenannte Einfachheit, damit auch
die Unwissendsten sie begreifen konnen”. ,,Jeder, der die dargestellten Phdnomene sorgfaltig
studiert, wird zugeben, dass Menschen mit starkem Intellekt vertrieben wurden, durch die Grobheit,
der ihnen vorgelegten religiosen Ideen, die Widerspriiche in den autoritiren Lehren, die Ansichten
iiber Gott, den Menschen und das Universum, die kein geschulter Verstand akzeptieren kann. *
Frau Besant, Herr Leadbeater, Herr Jinarajadasa, u.v.a., haben den damaligen ,,moralischen Verfall*
der Theosophischen Gesellschaft zu verantworten, und das alles nur aus selbststichtigen Griinden.

»Selbstsucht und das Gefiihl des ,,Getrenntsein®, ist
das grofite Gift der Menschheit!*

Die Theosophie hat keine Beziehung, keine Verbindung und keine Gemeinschaft mit Unwahrheiten.
Kompromisse mit ihnen sind keine Toleranz.

Wie im Fall von H.P.B. immer wieder deutlich wird, muss die Theosophie gegen Unwahrheiten und
Heuchelei kiimpfen. Sie kann gegeniiber Ubeltitern oder Verfehlern, die Fehler, Irrtiimer und
Stinden begehen, oder gegeniiber Kriminellen, barmherzig und tolerant sein, aber sie kann, weder
barmherzig noch tolerant gegeniiber Liigen, Rufschddigungen und Verfilschungen der Theosophie
sein. Zwischen Reinheit und Unreinheit gibt es keinen Kompromiss. Diejenigen, die behaupten,
dass es einen geben kann, versuchen, sich selbst zu entschuldigen, indem sie ihren Mangel an Mut
als ,,Briiderlichkeit” ausgeben.

Wo die Arbeit fiir die Sache der Theosophie behindert oder verdorben wird, wird es zur Pflicht,
standhaft zu bleiben und fiir die WAHRHEIT einzustehen und zu kimpfen. Unsere Pflicht ist es
nicht zu glauben, sondern zu suchen und zu wissen, wobei wir uns daran erinnern miissen, dass
unsere Uberzeugungen, nur das Ergebnis vergangener Erfahrungen sind, die durch die etablierten
Uberzeugungen der Synthese von Wissenschaft, Religion und Philosophie, iiberpriift werden
miissen und konnen, die uns zur Verfiigung stehen.

UM ZU WISSEN, muss Theosophie studiert werden. Sie kann nur — in den verschiedenen Briefen
der Meister, die uns jetzt offenstehen, und in den Seiten ihres Boten, der sie im letzten Viertel des
19. Jahrhunderts, fiir die westliche Welt, erneut aufgezeichnet hat. Nur derjenige, der von diesem



Studium durchdrungen ist und iiber die Weisheit verfiigt, die den wahren Malstab setzt, kann
beurteilen, ob in den sogenannten Erweiterungen der theosophischen Lehren, Wahrheit zu finden
ist. SchlieBlich muss daran erinnert werden, dass das Studium das Wissen vermittelt, auch die
Anwendung der Prinzipien beinhaltet.

Theosophie ist eine absolute Notwendigkeit im taglichen Leben
und kein Luxus
fiir Momente der Mulf3e.



